
Uswuwl Al-Fiqhi

 

Uswuwl Al-Fiqh

 

Imetafsiriwa na: Naaswir Haamid

 



KUTAMBUA (KUKIRI)
BismiLLaah wasw-swalaatu was-salaamu 'alaa RasuuliLLaah wa 
aalihi wa-aswhaabihi wa ba'ad,

 

Anastahiki Allaah (سبحانھ وتعالى) kuhimidiwa, Swalaah na Salaam 
zimfikie Nabiy Muhammad (صلى الله علیھ  وآلھ وسلم ) na jamaa zake, na 
Swahaba zake (رضي الله عنھم)  na wote waliotangulia kwa wema 
mpaka Siku ya Mwisho.

Imekuwa ni waajib wa kila Muislamu kufikisha ujumbe kwa 
kuamrishana mema na kukatazana maovu kama Anavyoamrisha 
Allaah (سبحانھ وتعالى):


Taasisi la Albayaan Daawa media linapenda kutambua na 
kukiri kazi nzuri iliofanywa na alhidaaya.com  Tunakiri au 
kutambua kuwa manhaj yao ipo sahihi kulingana na wema 
waliotangulia. Tumenukuu kitabu hiki kutoka kwao bila ya 
kuongeza au kupunguza chochote. Ukitaka unaweza 
kufanya reference alhidaaya.com na utapata hayo yote. 
Tunatoa katika mfumo wa e book kwa yeyote atakae hitaji. 
Usisite kutujuza kama utaona mapungufu yoyote kwani 
kitabu kilicho kamili bila mapunguf ni Qurani 
pekee.Mawasiliano yetu ni alwastan 7@gmail.com.
Taasisi la albayan si ya kibiashara ni bure kwa kuisaidia 
jamii.

http://alhidaaya.com
http://alhidaaya.com


 

 

.

Utangulizi 


BismiLLaah wasw-swalaatu was-salaamu 'alaa RasuuliLLaah wa 
aalihi wa-aswhaabihi wa ba'ad,

 

Tumeona umuhimu mkubwa wa kukitafsiri kitabu hichi kutoka somo 
la Uswuul Al-Fiqhi kwani wasomi wengi, Mashaykh na wanafunzi wa 
Dini wamekuwa hawanufaiki vilivyo na kitabu hichi kwa kukosekana 
elimu hii kwa lugha ya kiswahili. Hivyo, tunatarajia kwamba kitabu 
hichi In shaa Allaah kiwe na manufaa makubwa haswa kwa wenye 
uchu wa kutafuta elimu pamoja na Mashaykh kwani ni somo muhimu 
linalosakwa sana na watafutaji elimu.

 

Hali kadhalika maelezo yaliyomo ndani ya kitabu hichi ni mepesi 
kuyasoma na kuyaelewa kwani yapo kwa utangulizi na kitabu hichi 
hakijaenda ndani sana kuhusiana na somo hilo la Uswuul.

 

Ni materejeo yetu kwamba kutokana na tafsiri hii, itapatikana faraja 
kwa wasomi pamoja na kupatikana usomaji uliotanuka kwa wanafunzi 
wa Uswuul.



 

Na bila shaka hiki ndicho kitabu cha kwanza cha somo la Uswuul al-
Fiqhi kufasiriwa kwa lugha ya kiswahili. Tunaamini In shaa Allaah 
Waislam wengi watanufaika kwa kazi hii na yaliyomo ndani yake.

 

Allaah Amlipe ndugu yetu mfasiri wa kitabu hiki kwa Kiswahili, Al-
Akh Naaswir Haamid. 

 

 

 

01-Uswuul Al-Fiqhi: Kuhusu Kitabu Hichi
   

Uswuul al-Fiqh ni sayansi ambayo, hoja na ufunuo (wahy) 
unakaa pamoja kwa kushirikisha rai yakinifu na shari'ah 
iliyopokewa. Lakini bado, al-Uswuul haitegemei sana katika 
hoja hadi kufikia sehemu ya kukataliwa na shari'ah iliyopokewa, 
pia haiegemezwi kiurahisi katika kukubali kwa upofu 
utakaopelekea kutounganishwa na hoja.

 

Kitabu hichi ni hatua ya kurahisisha Uswuul al-Fiqh na 
utangulizi wake kwa wataalamu katika sayansi ya jamii na wale 
ambao hawana nafasi ya kusoma kwa ndani maelezo ya sayansi 
hiyo.



02-Uswuul Al-Fiqhi: Yaliyomo
Yaliyomo

Utangulizi

Sura ya Kwanza

Uswuul al-Fiqh: Taratibu za Uchunguzi na Elimu ndani ya 
Fiqhi ya Kiislamu.

Maana

Kiini cha hoja

Manufaa

Sayansi ambayo Uswuul al-Fiqh imepata msingi wa Elimu

Asili na Maendeleo ya Uswuul al-Fiqh.

Taratibu za kupata hoja Kutoka kwenye Vyanzo.

Sura ya Pili

 

Maswahaba ambao walitoa Fatwa kipindi cha maisha ya 
Mtume.

Kipindi cha Maswahaba wakuu.

Wakati wa Abu Bakr as-Swiddiyq

Sifa maalum za Fiqhi wakati huo



Wakati wa ‘Umar Ibn al-Khattwaab

Wakati wa ‘Uthmaan Ibn ‘Affaan

Wakati wa ‘Aliy Ibn Abi Twaalib

Fuqahaa miongoni mwa Swahaaba na Taabi’uun

Sura ya Tatu

Utungaji Sheria Baada ya Kipindi cha Maswahaba

Baada ya Taabi’uun: Kipindi cha Maimamu Mujtahidiyn

Watu wa Rai na Watu wa Hadiyth: Ahl al Hadiyth na Ahl al-Ra-ay

Sura ya Nne

Al-Imam ash-Shaafi’iy

Taratibu za al-Imaam ash-Shaafi’iy kwenye Kitabu chake: Ar-
Risaalah

Sura ya Tano

Uswuul al-Fiqh Baada ya al-Imaam ash-Shaafi’iy

Maendeleo ya Uswuul al-Fiqh Baada ya al-Imaam al Shaafi’iy

Majukumu ya Wafuasi wa Abu Haniyfah katika Uandishi wa al-
Uswuul

Mtindo wa wafuasi wa al-Imaam ash-Shaafi’iy, au 
Mutakallimuun, na wale wa Hanafiyah.

Mtindo wa wanazuoni wa Hanafi wa al-Uswuul.

Sayansi ya Uswuul al-Fiqh kipindi cha Karne ya sita Hijriyah na 
kipindi kinachofuata.

Sura ya Sita



Mada zinazohusiana na Ijtihaad


03-Uswuul Al-Fiqhi: Utangulizi
Sayansi ya Usuul al-Fiqh, hakika inaeleweka kuwa ni njia 
muhimu sana ya uchunguzi ambayo imepata kuvumbuliwa na 
mawazo ya Waislamu. Hakika, kwa vile ni msingi madhubuti 
ambao juu yake nidhamu za Kiislamu zimeegemezwa, Uswuul 
al-Fiqh sio tu imenufaisha ustaarabu wa Kiislamu, lakini 
umechangia kuwa ni maandiko mazuri kabisa kwa ustaarabu wa 
dunia kwa jumla. Haitokuwa sehemu ya nje kueleza hapa namna 
utaratibu wa kufananisha ulivyoendelezwa ndani ya kuta za Fiqhi 
ya Kiislamu.

Tunaiwasilisha kazi hii fupi, kwa wote walio na hamu ya 
kuongeza elimu fulani kwenye sayansi hii. Na tunamuomba 
Allaah Ta’ala Atusaidie sisi na kutunufaisha kwa tuliyoelimika na 
kuelimika kwa yale tuliyonufaika, na kutulinda sisi kutokana na 
elimu isiyo na manufaa, na kutokana na vitendo ambavyo 
havikubaliki Kwake. Wa Akhiru Da’wana an al Hamdu Lillah Rabb 
al ‘Alamiyn (Sifa zote na shukrani zote ni zake Allaah, Bwana na 
mlinzi wa viumbe vyote).


04-Uswuul Al-Fiqhi: Sura Ya Kwanza- 
Taratibu Za Uchunguzi Na Elimu Ndani Ya 
Fikhi Ya Kiislamu.
 

Maana:


Sayansi ya chanzo cha utaratibu wa Fiqhi ya Kiislamu Uswuul al-
Fiqh imetafsiriwa kama ni mkusanyiko ulio pekee na maana 
maalum, wa uthibiti wa kisheria na ushahidi ambao, 
utakaposomwa kwa makini, utapelekea aidha kwenye elimu 
mahsusi ya uamuzi wa Shari’ah ama kwa uchache kwenye 



dhana yenye kueleweka inayohusisha hayo hayo. Utaratibu 
ambao kwa thibati hizo umechukuliwa na hali ya mthibitshaji.[1]


Kiini cha Hoja:


Kama ambavyo ni kiini cha hoja. Sayansi hii, pamoja na thibati 
zilizomo ndani ya vyanzo vya maandiko ya Shari’ah. Huziangalia 
kupitia mtazamo wa namna yake kwa maana ya Ijtihaad. 
Hukumu za kisheria zinatolewa kutokana na kipengele kimoja 
baada ya kimoja. Ingawa baadaye, kwenye kesi ambapo 
maandiko inatokea kwa pamoja kukhalifiana. Hiari ya uchaguzi 
imewekwa bayana[2].


Manufaa:


Sayansi ya Uswuul al-Fiqh inafanya uwezekano wa kuwa na 
elimu ya maamuzi ya Shariah kama ni somo, kwa upande wa 
wale wenye sifa za kufanya Ijtihaad na ambao wamefaulu 
masharti yake ya thibati za kisheria zilizotolewa na Mtoaji wa 
Sheria (Allaah).


Faida zinazopatikana kutokana na sayansi hii kwa wale wasiofaa 
kufanya Ijtihaad ni kwamba; kupitia masomo yao ya skuli bora 
za dhana za kisheria madhaahib za mujtahiduun (wale ambao 
wanatumia Ijtihaad) na hoja chini ya maamuzi yao. Wanafunzi 
wa somo la utaratibu wa uchunguzi ndani ya Fiqhi ya Kiislamu 
hawawezi kuelewa matawi tofauti ya dhana, kuzichambua na 
kuchagua kutoka miongoni mwa tafsiri na kufanya uchaguzi (wa 
hoja iliyo bora), na kuthibitisha mijadala ya kisheria kwa 
mnasaba wa kanuni zilizotolewa na mujtahiduun walio bora.


[1] [7] Angalia Fakhrud-Diyn ar-Raazi; Al Mahswuul Fi ‘ilm 
Uswuul al-Fiqh, iliyohakikiwa na Dkt. Twaah Jaabir al-
‘Alwaaniy; Riyaadh; Imamu wa Chuo Kikuu cha Kiislamu 
cha Ibn Sa’ud, toleo la mwanzo; 1399/1979; sehemu ya 1, 
uk. 94.


[2] [8] Angalia maelezo juu ya Uswuul al-Fiqh yaliyoanzishwa 
na Maprofesa wa kitivo cha Sheria, Chuo Kikuu cha Al-
Azhar, mwaka wa masomo 1382/1963 uk.22


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2


05-Uswuul Al-Fiqhi: Sayansi Ambayo 
Uswuul Al-Fiqh Imepata Msingi Wa Elimu.
Sayansi ya Uswuul al-Fiqh hakika ni somo huru na la kiaina 
yake. Hata hivyo, limeegemea kwenye misingi mahsusi ya kutoa 
hoja fulani juu ya hoja fulani. Elimu ambayo wanazuoni wa 
Sheria za Kiislamu hawawezi kufanya kitu bila yake. Njia hizi za 
kutoa hoja juu ya hoja nyengine, zimetolewa kutoka katika 
adabu tofauti:


a)    Nyengine zimetolewa kutokana na sayansi ya dhana ya 
Aristotelia ambapo mwanafalsafa wa maandiko ya dhana 
mutakallimuun wamefikiria kuwa na desturi ya kujadiliana 
wanapoanza kazi zao. Majadiliano haya ya kielimu 
yanajinasibisha, kwa mfano, kwa taratibu ambazo ndani 
yake maneno yanatoa maana, mgawanyiko wa masomo 
kwenda wakati wa leo na kutabiri, haja ya, na aina za, 
maongezi ambayo yanaelemea kwenye kanuni za dhana 
zilizotolewa kutokana na tafsiri na maana. Usahihi na 
khitimisho zilizoegemezwa kwenye hoja ya kuongeza 
maarifa, na majadiliano kuhusiana na ushahidi na namna 
utakavyotumika kuthibitisha madai ya mmoja ambaye 
anathibitisha hilo, au kukanusha migongano na mengineo 
zaidi.


b)    Nyengine zimetolewa kutoka Ilm al-Kalaam Elimu ya akili na 
hoja, na inahusisha majadiliano ya masuala kama hayo 
kutoka kwa Mwenyezi Mungu al-Haakim. Kwa namna 
ambayo ama ni Shari’ah hiyo hiyo au sababu zinazoamua 
lipi sahihi au lisilo sahihi, au ya kwamba ama mmoja 
anaweza kuwa na elimu ya zuri na baya kabla ya 
uteremsho (wahyi) au ama kutekeleza shukrani kwa 
Muumbaji Mwenye wingi wa ukarimu. Ni wajibu 
uliopatikana kwenye Shari’ah au sababu za mwanaadamu.


c)     Nyengine ni jumla ya kanuni za elimu ya lugha ambazo 
wanazuoni wa al-Usuul wameendeleza kupitia elimu na 
uchunguzi wa lugha na kuwasilisha kwa namna ya mfumo 
wa kudhihirisha. Kama vile uchunguzi unaohusisha lugha 



na asili zake, mgawanyo wa maneno kwenda kwenye 
kimafumbo na herufi halisi, majadiliano ya elimu ya asili, 
maneno mawili tofauti yenye maana sawa (utata), mkazo, 
ushauri wa juu juu, kuonesha uhalisia, maana ya vipande 
vya sarufi na mengineo zaidi.


d)    Njia nyengine zimetolewa kutoka sayansi bora ya Qur-aan na 
Sunnah. Kama vile mijadala kuhusiana na kupokewa 
Hadiyth kwa msimuliaji mmoja Ahaad, au kwa wasimuliaji 
wengi wasioweza kusimulia uongo Tawaatur, njia 
zisizokuwa rasmi za kuitafsiri Qur-aan na kanuni zake, 
utaratibu wa kuikubali Ta’diyl ama kuikataa Jarh ya 
wasimuliaji, kutangua sheria al-Naasikh wa al-
Mansuukh[1], shuruti za maandiko ya Hadiyth na 
mfuatano wa wasimulizi, na mengineyo zaidi.


e)    Mwisho, mifano iliyotumika na wanazuoni wa al Uswuul 
kwenye ufafanuzi wa hoja zao. Ambazo zimetolewa 
kutoka kwenye Fiqhi maalum, na kutoka kwenye ushahidi 
wa kina kwa sababu hiyo hiyo kama ilivyochukuliwa 
kutoka kwenye Qur-aan na Sunnah.


Mambo ambayo wanachuoni wa al Usuul wanajishughulisha zaidi 
nayo, yanahusisha yafuatayo:


§         Elimu ya kuwaza kwa makini na kutoa habari fulani juu ya 
kitu fulani.


§         Elimu ya lugha.


§         Amri na Makatazo.


§         Maarifa ya kufahamu al-‘Aam na misamiati mahsusi al-
Khaasw.


§         Mambo yasiyothibitika al-Mujmal na dhana zinazotambulika 
al-Mubayyan.


§         Kutangua an-Naskh.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1


§         Tabia (kwa uwazi, zile za Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa 
aalihi wa sallam) na maana zake).


§         Makubaliano.


§         Simulizi kuhusiana na Sunnah.


§         Kufatanisha hoja al-Qiyaas.


§         Kuelekeza hoja iliyo bora inapotokezea kesi zenye 
migongano zilio dhahiri.


§         Kutumia uwerevu wa akili na elimu Ijtihaad.


§         Kufuata madhehebu maalum ya kisheria Taqliyd.


§         Vyanzo vyenye mgogoro (ambavyo ni nje ya vile vyanzo 
vinne “vilivyokubaliwa”).


[1] [7] An-Naasikh wa al-Mansuukh: Ni somo la aya ambazo 
Qur-aan kwa maudhui yake zimetangua maana ya kisheria 
kwa aya nyengine, kwa hivyo inaitwa al-Mansuukh.Tawi hili 
la al-Uswuul pia linahusisha na somo la maudhui ya 
Hadiyth, aidha maudhui hayo yanaweza kutangua maana 
za kisheria ndani ya Qur-aan au kwenye Hadiyth nyengine.

06-Uswuul Al-Fiqhi: Asili Na Maendeleo 
Ya Uswuul Al-Fiqh
Sio rahisi kulisoma somo la Uswuul al-Fiqh na maendeleo yake 
bila ya kupitia kumbukumbu za Fiqhi. Mafundisho ya vitendo 
kwa Shariah ambazo yamekusanywa kusanywa kutokana na 
vyanzo mahsusi vya sheria.


Kubuni maana ya Uswuul  ni: shina, au asili Aswl, wingi Uswuul 
au kile chengine ambacho kinajengwa juu yake. Kwa mfumo wa 

http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1


kisheria za Kiislamu (ndipo) Fiqhi inapojengwa hapo, na mizizi 
kutoka kwenye mashina ya Uswuul  ambayo yanakuwa na 
chanzo chake cha ushahidi. Matokeo yake, ili kufahamu asili ya 
Uswuul al-Fiqh, tunahitaji kuwa na uoni wa jumla juu ya historia 
ya Sheria za Kiislamu. Tashri’iy


Kuanzisha vifungu vya Shariah, kuamuru sheria kufuatwa, 
kuweka kanuni na amri, na kufafanua miundo ni kazi ambayo ni 
maalumu kwa Allaah pekee. Yeyote anayejipa na kuandikia kazi 
hizi zaidi ya Allaah, ametenda dhambi ya Shirk. Kwani, kufanya 
hivyo amekwenda kinyume kabisa na imani ya Upweke wa 
Allaah. Tawhiyd.


Allaah Ameweka na kugawa thibati na vyanzo vilizo wazi za 
ushahidi kwa ajili ya kwamba; waumini wasiwe na matatizo 
kutafuta muongozo wao kwenda kwenye vipengele vya Sheria 
Zake. Au Ahkaam kwa kutumia baadhi ya vyanzo hivi vya 
ushahidi. Ummah wa Kiislamu umekubaliana juu ya usahihi na 
uhusiano wake kwa Ahkaam, na wameukubali hivyo hivyo. Hata 
hivyo, kuna tofauti nyingi kwa mnasaba wa vyanzo vyengine vya 
ushahidi.


Vyanzo vya ushahidi ambavyo Ummah wote wamekubali, na juu 
ya usahihi wa ambao kuna makubaliano ya jumla, inajumuisha 
vyanzo viwili, ambavyo vinafanya msingi wa sheria kipindi cha 
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) Vyanzo hivi 
viwili vya sheria ni:

1)    Qur-aan: Hii inaweza kutafsiriwa kama ni maneno 
yaliyoteremshwa kwa Mtume (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aalihi wa sallam). Kuisoma pekee ni 
miongoni mwa tendo la ibada, Surah fupi ambayo 
ni changamoto kwa binaadamu kutoa chochote 
chenye kufanana nayo. Kila herufi ambayo 
imefikishwa kwetu ni kupitia kwa waandishi 
madhubuti wasio na pingamizi Tawaatur ambayo 
imeandikwa baina ya magamba mawili ya Kitabu 
Kitakatifu Msahafu kuanzia na Surat al-Faatihah 



“Sura ya ufunguzi” na kumalizia kwa Surat an-
Naas.


2)    Sunnah: Inajumuisha kila kitu, nje ya Qur-aan. Ambayo 
imefikishwa kutoka kwa Mtume (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aalihi wa sallam), alilolisema, kutenda au 
kukubaliana nalo.


Hivyo, kila tamko la Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa 
sallam), zaidi ya Qur-aan, na kila kitendo chake. Kuanzia 
mwanzo wa kazi yake mpaka mwisho wa siku zake, zinahusisha 
Sunnah yake. Kwa maneno ya jumla kila neno aidha linaanzisha 
uamuzi ambao unatumika kwa wafuasi wa Ummah wote, au 
uamuzi ambao unamhusisha Mtume mwenyewe peke yake au 
kwa Swahaaba zake wengine.


Bila ya kuangalia kama alivyofanya Mtume (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aalihi wa sallam) ni tabia nzuri au vyenginevyo, kila 
neno lake, tabia na idhini. Inaweza kuchukuliwa kama ni chanzo 
cha ushahidi kwenye uamuzi wa kisheria. Hivi ndivyo ilivyo, bila 
ya kuangalia kwamba lafudhi zake au vitendo vina mnasaba wa 
dini au mwenendo. Au ama zimejihusisha na kutoa amri au 
kutoa maoni, kuzuia, kukataa, au kukubali. Na bila ya kuangalia 
ikiwa ama lafudhi zake au kitendo, kiliegemezwa kwenye uamuzi 
uliotolewa kabla kwenye Qur-aan, au ama inasimama kufanya 
kazi pekee (bila ya tegemezi) kuanzisha sheria.


Kipindi cha maisha ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi 
wa sallam), maamuzi yote ya kisheria Ahkaam za Shariah, 
ukiunganisha na migawanyo yote, kama vile maamuzi makuu au 
yaliyopokelewa, elimu juu ya misingi ya imani, na mwenendo wa 
kanuni kuhusiana na matendo maalum na usahihi wake, 
yalitolewa kutokana na vyanzo viwili vya Qur-aan na Sunnah.


3)    Ijtihaad: Ilikuwa ikifanyiwa kazi na Mtume (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aalihi wa sallam) na wale Maswahaba 
zake ikiwa na mwelekeo wa kisheria ujulikanao 
kama Ahl an-Nadhwar. Ijtihaad ya Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) ilithibitishwa na 
Qur-aan na mara nyengine haithibitishwi. Ambapo 



kwa kesi hiyo, ilielezwa kwamba suluhisho lililo 
bora ni lile ambalo hakulifanyia kazi.


Ijtihaad iliyofanywa na Maswahaba, daima ilikuwa ni kujibu 
mazingira ambayo yametokea kwao. Baadaye, walipokutana na 
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), wataeleza 
kilichotokezea na kumwambia walichotolea uamuzi. Mara 
nyengine, yeye (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) 
anazikubali Ijtihaad zao, na uamuzi kama huo wa kwao (uliopata 
ruhusa ya Mtume) ulifanya sehemu ya Sunnah. Kama yeye 
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) atazikataa 
Ijtihaad zao. Maelezo yake kuhusiana na mwenendo sahihi 
utakuwa ni Sunnah.


Hivyo, tunaweza kusema kwamba; kwa hatua hiyo sheria 
ilitegemea kwenye mifumo miwili ya Uteremsho Mtukufu. Wahyi:


1. Uteremsho uliosomwa, Wahy Matlu, au Qur-aan yenye 
ukamilifu isiyoigika I’jaaz.

2. Uteremsho usiosomwa. Wahy Ghayr Matlu, au Sunnah za 
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam).

3.
Hakika, Ijtihaad iliyofanywa na Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa 
aalihi wa sallam) itakuwa ni yenye kufuatwa (precedent) kwa 
Swahaaba zake na baadaye Waislamu. Ambazo kwa uwazi 
inath ib i t i sha uha la l i wa I j t ihaad, i l i kwamba pa le 
watakaposhindwa kupata uamuzi ulioamuliwa kwa kisheria ndani 
ya Qur-aan au Sunnah, walihitajika kufanya kazi ya Ijtihaad ili 
kufikia kwenye hukumu peke yao.


Juu ya hivyo, labda ili kuipa nguvu na kuianzisha dhana hii, 
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) alikuwa 
akiwaamrisha baadhi ya Maswahaba zake kufanya Ijtihaad 
kuhusiana na mambo fulani akiwepo yeye mwenyewe. Kisha 
atawaambia nani alikuwa sahihi na nani alikosea.


07-Uswuul Al-Fiqhi: Taratibu Za Kupata 
Hoja Kutoka Kwenye Vyanzo



Ama kwa Quraan…


Qur-aan ilisomwa na kueleweka kwa Swahaaba bila ya wao 
kuhitaji msaada wa kuhitaji kukimbilia katika kanuni rasmi za 
sarufi. Vile vile, wamejaaliwa kuwa na muoni ulio msafi, akili za 
uwerevu na zilizo makini. Walikuwa na uwepesi wa kufahamu 
malengo ya Mtoa Sheria (Allaah) na hekima zilizomo ndani ya 
Sheria Zake.


Hakika ni mara chache Maswahaba walikuwa wakimuuliza 
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) kuhusiana na 
jambo lolote isipokuwa yeye mwenyewe alitaje kwanza.


Imesimuliwa kwamba Ibn ‘Abbaas (Radhiya Allaahu ‘anhuma) 
alisema “Sijapata kuona watu bora kuliko Maswahaba wa Mtume 
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam). Kupitia kipindi cha 
kazi yake, mpaka alipofariki. Wamemuuliza kuhusiana na 
mambo kumi na tatu, yote ambayo yametajwa ndani ya Qur-
aan. Kwa mfano [maana ya]:


“Wanakuuliza (hukumu ya) kupigana vita katika miezi 
mitakatifu…” [2:217)


na “Wanakuuliza juu ya hedhi….” (2:222)”


Ibn ‘Abbaas (Radhiya Allaahu ‘anhuma) alisema, “Walikuwa 
wakimuuliza yeye kwa mambo ambayo yalikuwa na azma ya 
uhakika kwao[1].”


Ibn ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘anhuma) kwa hili alisema: “Usiulize 
kwa jambo ambalo halikutokezea, kwani mimi nimemsikia baba 
yangu ‘Umar Ibn al-Khattwaab akisema: Mlaani yule aliyeuliza 
jambo ambalo halikutokezea.[2]”


Qaasim (Radhiya Allaahu ‘anhu) alisema (kukiambia kizazi cha 
tatu cha Waislamu): “Munauliza kuhusu vitu tusivyowahi 
kuuliza, na kugombana kuhusu vitu ambavyo hatujawahi 
kugombana navyo. Hata munauliza kuhusu vitu ambavyo mimi 
sina maarifa navyo. Lakini kama tutajua, haitoruhusiwa kwetu 
kubakia kimya kuhusiana navyo[3].”


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3


Ibn Is-haaq (Radhiya Allaahu ‘anhu) alisema: “Nimekutana na 
zaidi ya Maswahaba wa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi 
wa sallam) kuliko mtu mwengine yeyote, na sijapata kuwaona 
watu walioishi maisha ya kawaida au ambao ni wachache wa 
kudai juu yao wenyewe[4].”


‘Ubaadah bin Nusay al-Kindi (Radhiya Allaahu ‘anhu) alisema: 
“Nimejuana na watu ambao ugumu wao haukuwa imara kama 
wa kwenu, na masuala yao yalikuwa kimya tofauti na yale 
munayouliza nyinyi[5].”


Abu ‘Ubaydah (Radhiya Allaahu ‘anhu) alisema ndani ya kitabu 
chake cha Majaaz al Qur-aan: “Haikuwahi kusimuliwa kwamba 
Swahaabah yeyote alikwenda kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi 
wa aalihi wa sallam) kwa elimu yoyote ambayo inawezekana 
kupatikana ndani ya Qur-aan[6].”


Ama kuhusu Sunnah…


Sehemu ya Sunnah ambazo zina lafudhi za Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) zilikuwa ndani ya lugha za 
Maswahaba, hivyo walitambua maana zake na kuelewa maneno 
yaliyomo ndani ya aya (phrase) na yale maneno mengineo 
ambayo hudhihirisha maana yake (context).


Namna ulivyo mwenendo wa Mtume, waliweza kushuhudia (huo 
mwenendo), baadaye kuwaambia wengine vile vile kama 
walivyoona. Kwa mfano, mamia ya watu walimuona Mtume 
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) akifanya wudhuu na 
wao kufuata mwenendo wake bila ya kumuuliza kutaka maelezo. 
Kama baadhi ya vitendo kwenye wudhuu yalikuwa ni lazima na 
vyengine kupendekezwa, ambavyo kwa uwazi vimeruhusiwa na 
vyengine havikutajwa. Vivyo hivyo, walishuhudia (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aalihi wa sallam) akifanya Hijjah na Swalah, na 
vitendo vyengine vya ibada.


Watu walisikika wakimuuliza Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa 
aalihi wa sallam) kutoa Fataawa kuhusiana na masuala tofauti, 
na alifanya hivyo. Kesi zilipelekwa kwake, na yeye alitamka 
hukumu. Matatizo yatatokea miongoni mwa Maswahaba, na 
yeye alitoa jibu la hakika. Aidha matatizo hayo yalihusiana na 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6


mahusiano ya pamoja, tabia binafsi, au masuala tofauti ya 
kisiasa. Walishuhudia mazingira yote haya na walifahamu maana 
(ya mazingira yaliyotokea). Ili kwamba hekima na malengo ya 
hukumu za Mtume zisifichwe mbali nao.


Watu walimuona namna Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi 
wa sallam) alivyokuwa akiona tabia za Maswahaba wake na 
wengineo. Hivyo, kama yeye (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa 
sallam) alimsifu yeyote, walitambua ya kwamba tendo la huyo 
mtu lilikuwa ni zuri, na kama atamlaumu yeyote, walitambua 
kwamba kuna kosa fulani kwa namna huyo mtu alivyofanya.


Juu ya hivyo, simulizi zote kuhusiana na Fataawa za Mtume 
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), maamuzi na 
kukubali au kutokubali baadhi ya masuala inaonesha kwamba 
yalitokea mbele ya watu wengi. Ni kama mfano wa 
anavyotambua daktari na wenziwe, kutokana na mjumuiko wa 
muda mrefu na kutambua wenyewe mazoea[7] sababu za yeye 
kuelekeza dawa fulani. Hivyo, hata Maswahaba wa Mtume 
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) walitambua hakika 
sababu na hekima zilizomo ndani ya maamuzi yake.


Ama kwa Ijtihaad…


Maelekezo ya kwamba Ijtihaad inaruhusika na inafaa kwa 
matumizi ya misamiati ya leo ni mengi. Kwa mfano, Mu’adh bin 
Jabal (Radhiya Allaahu ‘anhu) anaeleza kwamba wakati Mtume 
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) alipompeleka 
Yemen, aliuliza:


“Utafanya nini kama suala limeletwa mbele yako kwa hukumu?” 
Mu’adh akasema: “Nitahukumu kwa mujibu wa Kitabu cha 
Allaah” Mtume akauliza: “Kama hukupata suluhisho ndani 
ya Kitabu cha Allaah?” Mu’adh akasema: “Basi 
nitahukumu kwa Sunnah ya Mtume.” Mtume akauliza: “Na 
kama hukupata kitu ndani ya Sunnah ya Mtume?” Mu’adh 
akasema: “Basi nitafanya Ijtihaad kutengeneza hukumu 
yangu mwenyewe.” Mtume alikipiga piga kifua cha Mu’adh 
na akasema: “Si fa zote n i za Al laah Ambaye 
Amemuongoza mjumbe wake kwa l i le ambalo 
linamfurahisha Yeye na Mtume Wake[8].”


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8


Ijtihaad hii na kutumia hukumu yake mtu mwenyewe kama 
ilivyotajwa na Mu’adh, pia inaelezwa katika ushauri wa ‘Umar 
(Radhiya Allaahu ‘anhu) aliompa Abu Muusa (Radhiya Allaahu 
‘anhu) alipomteua kama ni Jaji: “Hukumu itolewe kwa mujibu 
wa maelezo ya shurti za Qur-aan au mwenendo uliowekwa na 
Sunnah…” Kisha akaongeza:


“Hakikisha unaelewa vizuri kila kesi ambayo imeletwa kwako 
ambayo hamna maandiko yanayohusiana nayo kutoka 
kwenye Qur-aan au Sunnah. Kwako, baadaye, ni jukumu 
la kuoanisha na kufananisha, ili kutofautisha mifano kwa 
lengo la kufikia hukumu ambayo ipo karibu na uadilifu na 
bora mbele ya Allaah[9].”


Hapo hapo, al-Imaam ash-Shafi’iy ameeleza “rai” kama ni 
maana ya Ijtihaad na Ijtihaad kama ni al-Qiyaas. Amesema 
“Hayo ni majina mawili kwa kitu kimoja[10].”


Abu Bakr asw-Swiddiyq (Radhiya Allaahu ‘anhu), Khaliyfat 
Rasuul Allaah, amesema: “Namna Mtume alivyo, rai zake daima 
zilikuwa ni sahihi kwa sababu Allaah daima Akimuongoza. Ama 
katika kesi yetu, tunadhania na tunakisia.[11]”


Hivyo, tunaweza kusema kwamba dhana ya Ijtihaad au “rai”, 
kwenye kipindi hicho, haikwenda mbali zaidi ya moja zifuatazo:


a)    Kutumia maana moja au nyingine zinazowezekana katika 
kesi ambapo hukumu inaweza kujikubali yenyewe katika 
tafsiri zaidi ya moja. Mfano, pale Mtume (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aalihi wa sallam) alipowaamrisha Waislamu 
kuswali sehemu ya Banu Quraydhwah[12].


b)   Mlinganyo, Qiyaas, ambayo inahusu suala kwa kulifananisha 
na jengine, pia suala hilo linazungumzwa ndani ya Qur-
aan au Sunnah. Kwa mfano Qiyaas ya ‘Ammaar 
aliyepambanisha kesi ya Tayammum akiwa katika hali ya 
Janaabah kwa Ghusl, na hivyo kupangusa (kujisiriba) 
mwili wake wote kwa vumbi[13].


c)     Ijtihaad ya kutia maanani kitu ambacho kinawezekana kuwa 
na manufaa au kuzuia kitu ambacho kinaweza kupelekea 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn10
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn11
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn12
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn13


kwenye ubaya, au kuchukua uamuzi fulani kutoka kwenye 
matamko ya jumla, au kutumia tafsiri maalum, na 
mengineyo zaidi.


Bidii ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) 
kuwahamasisha Maswahaba kufanya Ijtihaad na kuwafundisha 
katika matumizi yake inaweza kuonekana kwenye maneno ya 
Hadiyth hii:


“Hakimu anapofanya Ijtihaad na kufikia kwenye hukumu 
sahihi, anapata ujira mara mbili, na kama hitimisho lake 
si sahihi, pia anapata ujira mmoja.[14]”


Ijtihaad ya Maswahaba wengi ilikuwa ni makini na kwamba 
kwenye kesi nyingi, uteremsho wa Qur-aan ulihakikisha huo 
umakini. Na Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) 
aliikubali. Bila ya shaka, ukaribu wao na Mtume (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aalihi wa sallam) ulitosheleza wepesi wa kutambua 
malengo ya Mwingi wa Busara na Mtunga sheria, madhumuni 
makuu yaliyo ndani ya Sheria za Qur-aan, na maana ya 
maandiko. Nafasi ambayo waliokuja baada yao hawakufaidi 
moja kwa moja.

[1] [7] Angalia ‘Abdullaah Ibn ‘Abdur-Rahmaan ad-Daarimiy, 
Sunan, I, uk. 51.


[2] [8] Ad-Daarimiy, Sunan, I, uk. 50.


[3] [12] Ad-Daarimiy, Sunan, I, uk. 49.


[4] [13] Ad-Daarimiy, Sunan, I, uk. 51


[5] [14] Ad-Daarimiy, Sunan, I, uk. 51


[6] [15] Imenukuliwa na Shaykh ‘Aliy Abdur-Razzaq ndani ya 
Tamhiyd li Taariykh al-Falsafah, Cairo, uk. 152.


[7] [16] Ad-Dahlawiy: HujajatuLlaah al-Baalighah, (Misri), I, 
uk. 289.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn14
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref4
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref5
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref6
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref7


[8] [17] Kwa maelezo kuhusiana na usahihi wa kunukuu 
Hadiyth kama ushahidi, angalia waandishi, Al-Ijtihaad wa 
at-Taqliyd, (Cairo, Dar al Ansar), uk. 23-24, na sura 
kuhusiana na Ijtihaad kitabu cha Al-Mahswuul.


[9] [18] Angalia Ibn Qayyim, I’laam al-Muwaqqi’iyn


[10] [19] Angalia al Imam ash-Shaafi’iy, Ar-Risaalah, (Cairo), 
uk. 476


[11] [20] Ibn Qayyim, I’laam al-Muwaqqi’iyn, I, uk. 54, Ibn 
‘Abd al-Basr, Jami’ Bayaan al ‘ilm, II, uk. 134.


[12] [21] Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) 
aliwaamrisha kundi la Waislamu pamoja na maelekezo: 
“Simamisheni Swalah ya Laasiri sehemu ya Banu 
Quraydhwah.” Wakitoa tafsiri yao kuhusiana na hili, kundi 
moja la Waislamu ndani ya kundi wakaendelea na safari 
yao mpaka jua lilipozama (machweo), bila ya kusimama 
kwa ajili ya Swalah ya Laasiri kwa wakati wake. Hata 
hivyo, kundi la pili waligandia kufuata nafsi zao kuliko 
maagizo ya Mtume, walisimama mbali kidogo kabla ya 
sehemu ya Banu Quraydhwah ili kuweza kutekeleza Swalah 
katika wakati wake. Alipofahamishwa walivyofanya kuhusu 
kila kundi, Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa 
sallam) alisema kwamba wote walikuwa sahihi.


[13] [22] Hadiyth ni maarufu na ni sahihi, na iliingizwa ndani 
ya vitabu vya Imaam al-Bukhaariy, Abu Dawud, al-
Nasaaiy, Ibn Maajah, na Ahmad katika mkusanyiko wa 
Hadiyth.


[14] [23] Hadiyth hii ni ya maana na ilipokewa na al-
Bukhaariy, Muslim, na wengineo katika mkusanyiko wao 
wa Hadiyth sahihi.


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref8
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref9
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref10
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref11
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref12
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref13
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref14


08-Uswuul Al-Fiqhi: Maswahaba Ambao 
Walitoa Fatwa Kipindi Cha Maisha Ya 
Mtume
Maswahaba ambao walitoa Fatwa kipindi cha maisha ya Mtume 
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) ni: Abu Bakr, 
‘Uthmaan, ‘Aliyy, ‘Abdur- Rahmaan bin ‘Awf, ‘Abdullaah bin 
Mas’uud, ‘Ubayd bin Ka’ab, Mu’aadh bin Jabal, ‘Ammaar bin 
Yaasir, Hudhayfah bin al-Yamaaniy, Zayd bin Thaabit, Abu ad-
Dardaa, Abu Muusa al-‘Ash’ariy na Salmaan al-Faarisiy, Allaah 
Awe Radhi nao wote.


Maswahaba wengine walitoa Fatwa nyingi kuliko wengine. Wale 
ambao walitoa Fatwa nyingi ni: ‘Aaishah Ummul Mu’miniyn, 
‘Umar bin al-Khattwaab, na mwanawe ‘Abdullaah, ‘Aliyy bin Abi 
Twaalib, ‘Abdullaah bin ‘Abbaas na Zayd bin Thaabit. Fatwa 
ambazo zilitolewa na yeyote kati ya hawa sita zinaweza kujaza 
kitabu kikubwa. Kwa mfano, Abu Bakr Muhammad bin Muussa 
bin Ya’quub bin al-Khalyfah Ma’muun alikusanya Fatwa za Ibn 
‘Abbaas kwa vitabu ishirini.


Wale ambao wana idadi ya chini za Fatwa wamepokewa kuwa 
ni: Ummu Salamah Ummul Mu’uminiyn, Anas ibn Maalik, Abu 
Sa’iyd al-Khudriyy, Abu Hurayrah, ‘Uthman bin ‘Affaan, 
‘Abdullaah bin Amr bin al-‘Aasw, ‘Abdullaah bin Zubayr, Abu 
Muusa al-Ash’ariy, Sa’iyd bin Abi Waqqaas, Salmaan al- Faarisiy, 
Jaabir bin ‘Abdullaah, Mu’aadh bin Jabal na Abu Bakr asw-
Swiddiyq. Fatwa za mmoja kati ya hawa kumi na tatu zinajaza 
sehemu ndogo tu ya kitabu.


Orodha hii inaweza kuongezwa kwa Twalhah, az-Zubayr, ‘Abdur-
Rahmaan bin Awf, ‘Imraan bin Huswayn, Abu Bakr, ‘Ubaydah bin 
asw-Swaamit na Mu’awiyah bin Abi Sufyaan. Waliobaki wametoa 
idadi chache za Fatwa, na mmoja au wawili tu kwenye matukio 
mengine zimesimuliwa kutoka kwa yeyote kati yao. Fatwa zao 
zinaweza kukusanywa kwenye kitabu kidogo, lakini baada tu ya 
kufanya uchunguzi na kuunganisha vipande vipande kwa hali ya 
juu[1].


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1


Katika kutayarisha Fatwa zao, Maswahaba walikuwa 
wakipambanisha tukio moja moja lililowahi kuwatokea na suala 
linalofanana ambalo hukumu imetolewa katika maandiko ya 
Qur-aan na Sunnah. Hivyo, kulirudisha kuangalia maana na 
uhalisia wa kisheria kwa kujaribu na maandiko kwenye maana 
halisi ya neno, makusudio yake, na maelezo mengine yoyote 
yenye kunasibiana.


Baada ya kufikia maamuzi, watawaeleza wengine namna 
walivochambua mijadala yaliyowapelekea kwenye maamuzi, 
aidha kama ikiwa zimefikiwa kutoka kwenye herufi za maandiko 
au kutoka kwenye chanzo chake na watu watawafuata wao. 
Hakika, wanachuoni hawa wa Kiislamu wa mwanzo hawakusita 
k u c h u n g u z a s u a l a m p a k a k u f i k i a k a t i k a u a m u z i 
utakaojitesheleza nao, na mpaka wawe hakika wametosheka 
kwamba wamefanya jitihada zao za juu na hawawezi tena 
kuendelea.


[1] [7] Angalia Ibn Hazm, Al-Ihkaam, Mj. uk. 92-93.


09-Uswuul Al-Fiqhi: Kipindi Cha 
Maswahaba Wakuu
 

Baada ya kipindi cha Mbora wa Mitume (Swalla Allaahu ‘alayhi 
wa aalihi wa sallam), ukaingia wakati wa Maswahaba wakuu na 
viongozi walioongoka vyema Khulafau’ ar-Raashiduun. Kipindi 
hichi kilidumu kutoka mwaka 11 hadi 40 A.H. Wasomaji Qurra’ 
ni neno lililokuwa linatumika wakati huu kumaanisha wale 
Swaababah wenye utambuzi mzuri wa Fiqhi na waliokuwa 
wakitoa Fatawa.


10-Uswuul Al-Fiqhi: Wakati Wa Abu Bakr 
Asw-Swiddiyq (Radhiya Allaahu ‘anhu)

http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1


Maymuun bin Mahraan alifupisha utaratibu wa Abu Bakr 
(Radhiya Allaahu ‘anhu) aliokuwa akiutumia kwenye kufikia 
maamuzi kama ifuatavyo:

 

Mgogoro unapofikishwa kwake, Abu Bakr (Radhiya Allaahu 
‘anhu) aliangalia ndani ya Qur-aan, kama atapata chochote kwa 
mujibu wa hilo na ataweza kutoa hukumu, alifanya hivyo. Kama 
hatopata kuona suluhisho ndani ya Qur-aan, lakini akakumbuka 
kipengele fulani cha mwenendo wa Mtume (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aalihi wa sallam), atatoa hukumu kwa mujibu wa hiyo 
(Sunnah). Kama hatopata kuona kitu chochote ndani ya Sunnah, 
atakwenda na kuwaambia Waislamu: “Mgogoro fulani na 
fulani umefikishwa kwangu. Yupo yeyote kati yenu 
anayetambua chochote katika mwenendo wa Mtume 
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) na kwa huo 
(mwenendo) hukumu inaweza kutolewa?” Kama yeyote 
ataweza kujibu suala lake na kutoa maelezo yenye kufanana, 
Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) husema: “Shukrani ni za 
Allaah Ambaye Amemuwezesha miongoni mwetu 
kukumbuka walichojifunza kutoka kwa Mtume wetu.” 
Kama hatopata kuona suluhisho lolote ndani ya Sunnah, basi 
atawakusanya viongozi na watu walio bora kabisa na 
kushauriana nao. Kama watakubalina kwenye suala, basi atatoa 
hukumu kwa msingi huo[1].

 

Kama taratibu zote hapo juu zitashindwa kufikia mwisho 
wowote, basi atafanya Ijtihaad na kutengeneza mawazo yake 
mwenyewe, aidha kwa kutolea maana ya andiko katika namna 
ambayo maana halisi itakuwa wazi, au kwa kufanyia kazi 
uwerevu wa akili yake ya kisheria.

Mfano wa Ijtihaad ya aina ya mwanzo ni pale alipoulizwa kuhusu 
Kalaalah Akijibu, Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) alisema: 
“Mawazo yangu, kama ni sahihi, basi ni kutoka kwa 
Allaah, na kama si sahihi, basi ni kutoka kwangu na 
Shaytwaan. Kalaalah ni yule asiye na mrithi kuendea juu 
wala mrithi kuendea chini”[2].

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2


Mfano mwengine kama huo ni pale ‘Umar (Radhiya Allaahu 
‘anhu) alipotamka kwake Hadiyth ifuatayo ya Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam): “Nimeamrishwa 
kupigana vita dhidi ya watu hadi waseme kwamba 
Hapana mungu isipokuwa Allaah…”[3] na Abu Bakr (Radhiya 
Allaahu ‘anhu) alisema, “Zakaah ni sehemu ya hiyo.”[4]

 

Pale Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) alipotaka kupigana vita 
dhidi ya wale wanaozuia kutoa Zakaah, ‘Umar (Radhiya Allaahu 
‘anhu) alinukuu Hadiyth hii kuonesha kwamba kupigana nao 
hakuruhusiwi kwa sababu Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa 
aalihi wa sallam) alisema “…hadi waseme kwamba Hapana 
mungu isipokuwa Allaah. Kisha, kama watasema hivi, 
damu zao na mali yao haitosumbuliwa na mimi, isipokuwa 
kwa haki thaabit (yaani mpaka wafanye vitendo ambavyo 
vinaadhibiwa kwa mujibu wa Shariah ya Kiislamu.)”

 

Kwa mujibu wa ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘anhu), vitendo hivi 
vilikuwa ni: uzinifu, mauaji, na kuritadi, kwa vile kuzuia kutoa 
Zakaah haikutamkwa na Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi 
wa sallam). Lakini Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) 
alimwambia: “Zakaah ni sehemu ya hiyo, kwa ajili ya 
Allaah, nitapigana na yeyote aliyetekeleza Swalaah lakini 
hakulipa Zakaah! Kama yeyote atajaribu kuzuia kutokana 
na mimi, hata kiwango kidogo walichokuwa wakilipa kwa 
Mtume, nitakwenda nao vitani juu yake (Zakaah).”

Mfano wa pili wa Ijtihaad ni pale alipoamua kwamba mama yake 
mama anaweza kurithi, lakini baba yake mama hawezi kurithi.

 

Baadhi ya Answaar walimwambia: “Unamruhusu mwanamke 
kurithi kutoka kwa aliyefariki, wakati yeye (mwanamme) 
hatorithi kutoka kwake (mwanamke) kama huyo (mwanamke) 
atakuwa na aliyefariki. Na unaacha bila ya chochote kwa 
mwanamke kutoka kwa yule (mwanamme) ambaye anaweza 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4


kurithi pale hali inapogeuka.” Baadaye Abu Bakr (Radhiya 
Allaahu ‘anhu) aliamua kwamba wote kuukeni na mabibi wa 
kuumeni watagawana moja ya sita ya urithi.

Mfano mwengine ni hukumu yake kwamba kila mmoja apokee 
mgao ulio sawa kutoka nyumba ya hazina baytul maal. ‘Umar 
(Radhiya Allaahu ‘anhu) alimuuliza: “Utamuweka nafasi gani 
yule aliyeingia kwenye Uislamu akiwa na mashaka ya 
kuwa sawa na yule ambaye ameacha nyuma; nyumba 
yake na mali yake, na kuhama ili kuwa pamoja na 
Mtume?”

Hata hivyo, Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu), alitilia mkazo 
kwamba: “Wote wameingia kwenye Uislamu kwa ajili ya 
Allaah, na malipo yao yapo Kwake Yeye; dunia hii si 
chochote.” Hata hivyo, pale ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘anhu) 
alipokuwa Khaliyfah, alitofautisha baina ya watu na kulipa “ujira” 
kwa mujibu wa kila mmoja alivoanza kuingia kwenye Uislamu, 
kama wamehama, na kiwango gani wameumia kwa ajili ya 
Uislamu.

Mfano mwengine wa namna Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) 
alivoifanya kazi ya Ijtihaad ni pale alipotofautisha uteuzi wa 
Khaliyfah kwa (kumuweka) mrithi wake, (tofauti) na ule uteuzi 
kwa njia ya Bay’ah. Hivyo, alimteua ‘Umar (Radhiya Allaahu 
‘anhu) kuwa ni Khaliyfah baada yake, na Maswahaba 
walikubaliana nae.

Khaalid bin al-Waliyd (Radhiya Allaahu ‘anhu) alimuandikia Abu 
Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu), kumwambia kwamba katika 
baadhi ya sehemu za Mkono wa Nchi za Kiarabu amekuta watu 
wakifanya vitendo vya liwaatw. Abu Bakr aliamua kushauriana 
na Maswahaba wa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa 
sallam) ili kuchukua hatua ipi kuhusiana na hilo. Mmoja 
miongoni mwa Swahaabah alikuwa ni ‘Aliyy (Radhiya Allaahu 
‘anhu), na hukumu yake ilikuwa ni kali kuliko zote.

Alisema: “Ovu lake lilitambulika kwa taifa moja tu, na 
unajua nini Allaah Aliwafanyia. Ninashauri kwamba watu 
hawa wachomwe hadi kufa.”



Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) alimjibu Khaalid kumwambia 
kwamba wachomwe hadi kifo; na hili lilifanyika.[5]


[1] [7] Ad-Dahlaawiy, HujajatuLlaah Al-Baalighah, (Misri), I, 
uk. 315.

[2] [8] Kuna khitilafu kuhusu maana ya neno Kalaalah. Kwa 
mujibu wa baadhi, lina maana ya wale waliokufa bila ya 
kuacha nasaba ya mrithi, wala kizazi, wala baba au babu. 
Wengine, hata hivyo wanaona lina maana ya wale 
wanaokufa bila ya kizazi, bila ya kujali kama amefuatiwa 
na baba au babu. Aya inayoelezea ndani ya Qur-aan 
inapatikana Surat an-Nisaai, 4:176. Na ilikuwa ni kutokana 
na msingi huu wa aya kwa Abu Bakr (Radhiya Allaahu 
‘anhu) aliamrisha kama alivyofanya. Sababu ya Abu Bakr 
(Radhiya Allaahu ‘anhu) ilikuwa kwamba aya hiyo 
inaelekeza kwamba ndugu wa kike wa Kalaalah apatiwe 
nusu ya urithi, na kama huyo baba angelikuwa hai, huyo 
ndugu wa kike asingerithi chochote kutoka kwa Kalaalah. 
Hivyo, ijapokuwa Qur-aan haielezi suala hilo, ni uadilifu ulio 
wazi kwamba maana iliyokusudiwa ni kwamba huyo 
Kalaalah ni yule anayekufa bila ya kuacha nasaba ya mrithi 
pande yoyote.

[3] [12] Hadiyth hii ni sahihi na imepokewa kutoka kwa 
Maimamu al-Bukhaariy, Muslim, at-Tirmidhiy, Ibnu Maajah, 
Ahmad, At-Twayaalisii, na wengineo.

[4] [13] Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) alikuwa na maana 
ya kusema kwamba maana hiyo aliyoitoa kwa maneno ya 
Hadiyth hayakuwa na maana halisi. Isipokuwa, Abu Bakr 
(Radhiya Allaahu ‘anhu) alihisi kwamba mfumo wa 
shahaadah: “Hapana mungu isipokuwa Allaah.” Hakika 
ifahamike kwa mzunguko, kama lenye maana ya imani, 
ambapo imani inajumuisha vifungu vingi, kikiwemo 
Zakaah, na kuongezea kwa ahadi ya shahaadah.

[5] [14] Ibn Qayyim, I’laam al-Muwaqqi’iyn.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref4
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref5


11-Uswuul Al-Fiqhi: Sifa Mahsusi Za Fiqhi 
Wakati Huo
a.      Matumizi ya al-Qiyaas yalienea kwenye kesi ambapo hamna 

andiko linalofanana ndani ya Qur-aan au Sunnah na 
hakuna Swahaabah aliyekataa hili.


b.      Al-Ijma’ pia ilikuwa ikitumika kwa mapana kama ni msingi 
wa hukumu. Hii ilishajiishwa na ukweli kwamba 
Maswahaba walikuwa ni wachache, na ilikuwa kwao ni 
rahisi kukubaliana baina yao. Walitumia al-Ijma’ kwenye 
kesi nyingi. Kwa mfano; makubaliano yao kwamba 
Khaliyfah au Imaam ateuliwe, kwamba wanaoritadi 
wapigwe vita na wauawe, kwamba anayeritadi hawezi 
kuchukuliwa kama ni mahabusu wa vita, na kwamba hiyo 
Qur-aan ikusanywe na kuandikwa kuwa ni Kitabu kimoja.

12-Uswuul Al-Fiqhi: Wakati Wa ‘Umar Ibn 
Al-Khattwaab (Radhiya Allaahu ‘Anhu)
Maoni ya ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) kwa jaji Shurayh, kama 
ilivyotajwa hapo juu, inaeleza utaratibu wake wa kufikia 
maamuzi kutokana na ushahidi utakaopatikana. Sifa moja 
muhimu ya utaratibu wa ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) ulikuwa, 
hata hivyo, ni ukweli kwamba alikutana kwa ushauri na 
Swahaabah na kujadiliana na masuala kwa pamoja ili kufikia 
kuelewa kuliko bora na kutafuta njia mnasaba ya kutoa hukumu. 
Kufikia kwake kwenye masuala ya kisheria, ‘Umar (Radhiya 
Allaahu ‘Anhu) alikuwa kama vile ni daktari mwerevu aliye 
makini mwenye nia ya kutoa dawa kwa ajili ya kutibu maradhi 
bila ya kusababisha athari mbaya.


Matokeo yake, ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) ametuacha na 
utajiri mkubwa wa misingi ya sheria. Ibraahiym al Kakha’s 
(amefariki mwaka 97 Hijriyyah) alisema kwamba pale ‘Umar 



(Radhiya Allaahu ‘Anhu) alipouawa kwa ajili ya Dini: “tisa ya 
kumi ya elimu yote iliondoka pamoja naye.” [1]


Ibn Mas’uud (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alisema kuhusiana naye, 
“njia yoyote ‘Umar anayoichagua, tumeikuta ni rahisi 
kuifuata.” [2]


Ufahamu wa ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) ulikuwa ni wa hali 
ya juu na alijaaliwa kuwa na akili timamu ya kufikiria. Hivyo, 
alikuwa mara moja analinganisha moja kwa mengine, na kuweza 
kuchunguza maeneo ya suala kurudi kwenye misingi mikuu ili 
kuweza kuona maana yake kwa upana. Hivi ndivyo alivokuwa 
kipindi cha Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) 
na Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘Anhu), na wala hakubadilika pale 
alipokuwa yeye mwenyewe ni Khaliyfah.


‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alisoma mengi kutoka kwa 
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) Ni kawaida 
kwake kutambua kwamba Mtume atajizuia kutokana na 
kuianzisha amri kwa watu kufanya jambo zuri, ijapokuwa alitaka 
kufanya hivyo, kwa sababu hakutaka kuwapeleka kwenye 
ugumu. Yeye (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) mara 
alikuwa akisema: “Kama mimi nisingekuwa nakhofia 
k u l a z i m i s h a m a g u m u k w a U m m a h w a n g u , 
ningeliwaamrisha kufanya jambo……fulani na fulani.” [3]


Mara nyengine atawazuia kufanya jambo fulani, na baadaye, 
pale atakapoona kwamba sababu ya kuwazuia haina mashaka 
tena, ataondosha kizuizi hichi. Katika matokeo mengine, anafikia 
kuzuia kitu, na watamuambia kuhusu ugumu wake, na taabu 
itakayopatikana kutokana na kuzuiliwa huko, hivyo atajizuia 
kutokana na kuzuia ili kuwalinda kutokana na magumu.


‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alimuona namna Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), pale anapokutana na 
uchaguzi baina ya vitu viwili, atachagua kile kilicho rahisi baina 
ya viwili; na hili lilikuwa na athari kubwa kwa ‘Umar (Radhiya 
Allaahu ‘Anhu). Hakika, yeye vyema alielewa kwamba Shari’ah 
ina malengo na matarajio ambayo ni lazima yafahamike na 
kutiliwa maanani; na kwamba kuna sababu muwafaka za, na 
nyuma yake kama sababu za hukumu hizi; ambazo nyengine 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3


zinafanywa kwa uwazi ndani ya maandiko makuu, wakati 
nyengine zinatajwa juu juu tu. Aliona ni wajibu wa mwanachuoni 
kuchunguza sababu hizo ambazo hazikutajwa ndani ya 
maandiko, ili kwamba maamuzi yaweze kutumika kwenye 
masuala mepya na maendeleo, na kila kitu kilicholetwa chini ya 
uamuzi wa Allaah ili kwamba watu wasiwe na mazoea ya 
kutafuta kitulizo na maamuzi ya kisheria kwenye matatizo yao 
nje ya Sheria ya Allaah.


Hivyo, tunapoangalia mwenendo wa ‘Umar (Radhiya Allaahu 
‘Anhu) katika Ijtihaad, tunakuta taratibu zilizo wazi za kufikia 
maamuzi, hoja zilizokuwepo nyuma yake zimeegemezwa kwa 
manufaa ya jamii, kwa ajili ya kuwa na hadhari ili kuzuia kufikia 
kutenda baya au kupinga uharibifu, na kutumia njia rahisi na ya 
manufaa chini ya sheria.


‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) kwa mfano, alitangaza baadhi ya 
hukumu kuwa ni batili kwa sababu ya hoja za kutumika kwake 
kipindi kirefu haitumiki tena, au kwa sababu ya baadhi ya 
vipengele vya kuufuata havipo tena. Miongoni mwa hukumu 
hizi: maombi yake kwa (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa 
sallam) kwamba mateka wa vita vya Badr wauawe, maoni yake 
kuhusu Hijjah, na kwamba Mtume aliwaambia watu kwamba 
yeyote atakayesema: “Hapana Mola isipokuwa Allaah.” 
Ataingia Peponi, kwani wataegemea bila ya kufanya jitihada 
zaidi, maoni yake kwa Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘Anhu) 
kwamba asitoe tena mgao wa ziada kutoka kwenye hazina ya 
taifa kwa wale wepya walioingia kwenye Uislamu, na maamuzi 
yake ya kutoitumia pamoja na wengine ardhi iliotolewa.


[1] [7] Ad-Dahlaawiy, HujjatuLlaah al-Baalighah, (Misri), I, 
uk. 278


[2] [8] Ad-Dahlaawiy, HujjatuLlaah al-Baalighah, (Misri), I,  
uk. 278


[3] [12] Labda Hadiyth iliyokuwa maarufu kutumika katika 
mtindo huu ni ile kuhusiana na kusugua meno kabla ya 
Swalaah (as-siwaak).

http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3


13-Uswuul Al-Fiqhi: Wakati Wa ‘Uthmaan 
Ibn ‘Affaan (Radhiya Allaahu ‘anhu)
 

‘Uthmaan alipopatiwa utii, alifanya kwa misingi wa kwamba 
anafanya kazi kwa mujibu wa Kitabu cha Allaah, Sunnah ya 
Mtume Wake, na kufuata maamuzi yaliowahi kutolewa na 
Makhalifa wawili. Hili, aliweka ahadi kulitimiza. Hata hivyo, ‘Aliy 
(Radhiya Allaahu ‘Anhu) alionesha kwamba atakapokuwa 
Khaliyfah, atajitayarisha kufanya kazi kwa mujibu wa Kitabu cha 
Allaah na Sunnah ya Mtume Wake, na kisha kutumia jitihada 
zake za mwisho na nguvu atakayoweza katika elimu yake. Kwa 
sababu ‘Uthmaan (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alionesha kwamba 
alikuwa tayari kuichukua kazi kulingana na sheria zilizowekwa 
na Makhalifa wawili wa mwanzo, aliungwa mkono na ‘Abdur- 
Rahmaan, ambaye alikuwa na maamuzi ya mwisho. Hivyo, 
chanzo cha tatu cha sheria, maamuzi yaliyotolewa na Makhalifa 
wawili wa mwanzo ilijumuishwa wakati wa Khaliyfah wa tatu, na 
yeye alikubali.


Kwa kuwa ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alikuwa na nafasi yake 
kuhusiana na hili, pale yeye mwenyewe alipokuwa Khaliyfah 
alifanya kazi kwa mujibu wa Ijtihaad yake mwenyewe katika 
masuala ambayo Khulafaa’ waliopita tayari walikuwa washatoa 
Ijtihaad. Kwa mfano, ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alifanyia kazi 
kwa mara nyengine suala la aidha mtumwa wa kike aliyepata 
watoto kwa bwana wao anaweza kuuzwa.


‘Uthmaan ibn ‘Affaan (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alikuwa mmoja 
kati ya Swahaabah ambaye hakutoa idadi nyingi za Fatawa, 
labda kwa sababu masuala ya msingi aliyokutana nayo, yalikuwa 
tayari yameshafanyiwa kazi na Abu Bakr na ‘Umar (Radhiya 
Allaahu ‘Anhum), na alipendelea kutumia maoni yao. Lakini kwa 
kesi nyingine, alilazimika kufanya Ijtihaad, kama walivofanya 
waliomtangulia. Mara moja, kabla ya ‘Uthmaan kuwa ni 
Khaliyfah, ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alimuuliza kuhusiana 



na suala la kisheria. Akijibu, ‘Uthmaan alisema: “Kama 
utafuata maoni yako mwenyewe, hivyo itakuwa ni sahihi. 
Lakini, kama utafuata moni ya Khaliyfah kabla yake (yaani 
Abu Bakr), ni bora, kwa sababu alikuwa ni mzuri sana 
katika kutoa maamuzi.”


Pia alitekeleza Ijtihaad yake mwenyewe, wakati wa Hajj, 
hakupunguza Swalaah sehemu ya Minaa ingawa inaruhusika 
kufanya hivyo. Kuna ufafanuzi wa aina mbili kuhusiana na hili: 
ya mwanzo ni kwamba ameoa Makkah, na akafikiri kwamba 
watu wa Makkah hawaruhusiki kupunguza Swalaah hapo Minaa, 
ufafanuzi wa pili ni kwamba alikhofu kwamba Mabedui 
wataingiwa na wasiwasi pale watakapomuangalia yeye akifanya 
hivyo, na hivyo hakufanya.


‘Uthmaan (Radhiya Allaahu ‘Anhu) pia alitengeneza Ijtihaad 
kwamba watu wote wasome Qur-aan kwa mujibu wa mtindo wa 
kisomo cha Zayd (Radhiya Allaahu ‘Anhu), kwasababu aliona 
kwamba hii ilikuwa ni sauti iliyo bora, na inayowezekana kuwa ni 
bora katika kuzuia kutokezea kwa migongano.


14-Uswuul Al-Fiqhi: Wakati Wa ‘Aliy Ibn 
Abi Twaalib (Radhiya Allaahu ‘Anhu)
 

Wakati Wa ‘Aliy Ibn Abi Twaalib (Radhiya Allaahu ‘anhu)


‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alikuwa kama ‘Umar ibn al 
Khattwaab (Radhiya Allaahu ‘Anhu), kwa maana ya kwamba 
alielewa na kutumia maandiko ya Qur-aan na akijali sana 
kuunganisha masuala fulani kwa misingi ya jumla. Kabla ya 
kushikilia ofisi ya Khaliyfah, alitambulika kuwa jaji bora 
Madiynah.


Pale (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) alipomteua ‘Aliy 
(Radhiya Allaahu ‘Anhu) kuwa ni jaji nchini Yemen. Yeye (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) alimuombea dua, akisema: 
“Ewe Mola, Uongoze moyo wake na mfanye atamke 



ukweli.” Hakika, ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alithibitisha 
kuwa ni jaji bora, na alitatua kesi ngumu kwa wingi.


‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alielezea elimu yake kwa kusema: 
“Kwa Allaah, hakuna aya ya Qur-aan il iyowahi 
kuteremshwa isipokuwa nilijua nini ilishushwa, wapi na 
kwanini ilishushwa. Mola wangu Ameniwekea juu yangu 
moyo ambao unafahamu na ulimi wenye kutamka 
vyema.”


Wakati wowote linapopelekwa jambo kwa ‘Aliy (Radhiya Allaahu 
‘Anhu) kwa maamuzi atalikubali bila ya kusita. Na kama 
ataulizwa kutoa Fatwa, atafanya hivyo kwa kuisoma kutoka 
Kitabu cha Allaah, na baadae Sunnah ya (Swalla Allaahu ‘alayhi 
wa aalihi wa sallam). Hakika, undani wa elimu ya Qur-aan na 
Sunnah ulijulikana vizuri sana.


‘Aishah (Radhiya Allaahu ‘Anha) alisema: “Kwa mnasaba wa 
Sunnah ya (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), 
alikuwa ni mbora na maarufu kuliko watu wote.”


‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alikuwa akitengeneza maana yake 
mwenyewe kwa njia ya Ijtihaad ikiegemezwa katika al Qiyaas, al 
Istis-haab[1], al Istihsaan[2], na al Istislaah[3], mara zote 
akiegemeza mawazo yake kwenye madhumuni mapana ya 
Shari’ah pindi anaposhauriwa kuhusu uwezekano wa 
kuengezeka Hadd-adhabu inayopatikana kwa yule aliyepatikana 
na hatia ya kunywa ulevi, alipambanisha ulewaji wa msingi 
usiokuwa sahihi kwamba ulewaji unaweza kumpelekea mtu 
kufanya tuhuma kama hizo.


Wakati wa Khilaafah yake, ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) 
alimtaka ushauri ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) kuhusiana na 
adhabu ya kundi la watu walioafikiana kwa pamoja kukusudia 
kufanya mauaji. ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alisema, “Ewe 
Kiongozi wa Wakweli! Kama kundi la watu watakusanyika 
pamoja katika kuiba, je, hutokata mkono mmoja wa kila 
mmoja?” Pale ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alipojibu kwa 
kukubali, ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alisema, “Ndivyo, hivyo 
inavokuwa kwa kesi hii.” Kwa sababu hiyo, ‘Umar (Radhiya 
Allaahu ‘Anhu) alitamka msemo wake maarufu: “Kama raia 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3


wote wa Swan’aa watakubalina kwa pamoja kumuua mtu 
mmoja, nitawaadhibu kifo wengi kati yao.”


Mfanano baina ya mauaji na wizi ulifanywa kwa sababu katika 
kila kesi kuna msukumo wa kijinai uliogaiwa baina yao wote 
waliotenda matendo hayo, na ni hili linalofanya adhabu kuwa 
yenye kutisha.


Juu ya hivyo, ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alipendelea 
kuwachoma moto wakiwa hai wale walioritadi kwa nguvu na 
wazushi waliomzulia, ijapokuwa alikuwa anaelewa vyema 
kwamba maamuzi ya Sunnah yapo laini kumuweka asiyeamini 
kama huyo na walioritadi kwenye adhabu ya kifo. Katika 
maamuzi haya, ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alionesha yeye 
mwenyewe kuwa na bidii kuanzisha adhabu kali na yenye kuzuia 
kuliko adhabu nyengine yoyote ya murtaddi, kwa sababu 
alitambua kuwa suala hili ni nyeti sana. Hivyo, alianzisha adhabu 
kali mno kwa tendo kama hilo, ili kuwaogopesha watu kulitenda. 
Juu ya hivyo, ili kusisistiza hili, hapo hapo alinukuu ubeti ufuatao 
wa shairi:


“Nilipotambua namna jambo lilivyo zito,


Nikawasha moto mkubwa na kusimama kwa ajili ya Qanbar.”


Pale ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alipomsikia mwanamke 
ambaye mumewe alikuwa nje kwa safari za kijeshi na ambaye 
nyumbani kwake watu asiowajua walikuwa wakimjia. Hivyo, ‘Aliy 
(Radhiya Allaahu ‘Anhu) akampelekea ujumbe kwamba asipokee 
wageni pale mumewe anapokuwa hayupo. Pale huyo mwanamke 
aliposikia kwamba Khaliyfah anataka kuzungumza naye, alifikwa 
na woga, na kwa vile alikuwa mjamzito, aliharibu mimba akiwa 
njiani kumuona ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu).


‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alikereka sana kwa lile lililotokea, 
aliwataka ushauri Swahaabah kuhusiana na jambo hilo. 
Miongoni mwao, alikuwa ‘Uthmaan ibn ‘Affaan, na ‘Abdur-
Rahmaan ibn ‘Awf, walimuhakikishia: “Hukufanya jambo 
isipokuwa ukijaribu kumuelimisha, hukufanya jambo 
baya.”




Baadaye ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alimgeukia ‘Aliy 
(Radhiya Allaahu ‘Anhu), akimtaka mawazo yake. ‘Aliy (Radhiya 
Allaahu ‘Anhu) alijibu, “Watu hawa wamezungumza, na 
kama hili ni wazo bora walilokuja nalo juu, basi ni la 
uadilifu tosha. Lakini, kama wamezungumza tu 
kukuridhisha wewe, basi wamekulaghai. Nategemea 
kwamba Allaah Atakusamehe kwa kosa hilo, kwani Yeye 
Anatambua nia yako ilikuwa njema. Lakini, kwa Allaah, 
ulipe fidia kwa mtoto.”


‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alisema, “Kwa Allaah, 
umezungumza nami kwa utiifu. Naapa kwamba usikae 
chini hadi ugawe pesa hii miongoni mwa watu wako.”


[1] [7] Al-Istishaab: Kutambua mazingira katika utaratibu wa 
kutoa hoja ya kisheria.


[2] [8] Al Istihsaan: Kuikubali Qiyaas-kufananisha ambayo 
inaonekana kuwa juu kisheria kwa kulinganisha na 
mfananisho ulio dhahiri. Ni katika maelezo hayo ambapo al 
Istihsaan inakuja kwa mara kadhaa kutafsiriwa kama ni 
“Hiari ya Mwanachuoni”.


[3] [12] Al-Isislaah: Kutambua kisheria ustawi na hali njema 
za wote, mmoja mmoja na jamii kwa pamoja.

15-Uswuul Al-Fiqhi: Fuqahaa Miongoni 
Mwa Swahaabah Na Taabi’uun
Fuqahaa Miongoni Mwa Swahaabah Na Taabi’uun


Kipindi hichi kinaaminika kuwa kimeanza kwa kupita kipindi 
kilichoitangulia, mwaka 40 Hijriyyah, pale kipindi cha 
Maswahaba wakuu walioongoka vyema kilipomalizika. Hivyo, 
ikaanza tarehe mpya, ile ya Fuqaaha kutoka miongoni mwa 
Swahaabah na wazee wa Taabi’uun. Sheria katika wakati huu 
bado sana ilikuwa kama wakati uliopita, kwani vyanzo vya sheria 

http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3


hiyo, yaani Qur-aan, Sunnah, IIjmaa’ na Qiyaas, vilibaki kama 
vilivyo. Hata hivyo, sheria kwa wakati huo ilitofautiana kwenye 
nyanja nyingi kulingana na ule uliopita kabla.


Miongoni mwa mabadiliko yenye maana yalikuwa yafuatayo:


1.       Wanachuoni wamekuwa wanapendelea zaidi kuchimbua 
kupita kiasi maana za maandiko kwa uwazi.


2.       Njia zao za kujadili Sunnah zilipatwa na mabadiliko 
makubwa. Hakika, tofauti hii ni tokeo la tofauti za kisiasa 
zenye kushikamana na kuibuka kwa madhehebu tofauti 
na walio na fitna thaabit, kama vile Shi’ah na Khawaarij, 
ambao nia zao kwa Sunnah zilikuwa ni tofauti. Hao Shi’ah 
walikaidi kukubali Hadiyth zilizokuwa hazijapokelewa na 
wafuasi wao wenyewe; na Khawaarij walikaidi kukubali 
Hadiyth kama, popote kwenye mfululizo wa wapokezi wa 
Hadiyth hakuna hata upokezi mmoja[1]. Khawaarij pia 
walizikataa Hadiyth zote zisizokuwa na uthibiti wa aya 
kutoka kwenye Qur-aan.


3.       Kosa la kutofautiana lililokuja juu, al-Ijmaa’ haikuwa tena 
yenye kuwezekana katika kipindi hichi. Kimsingi, hii ni 
kwa sababu kila kundi lilikosa imani ya wanazuoni wa kila 
kundi jengine, na hawatokubaliana na maoni yao tena, 
ama wakikubali au walikataa nao. Kwa kuongezea, 
Fuqahaa miongoni mwa Swahaabah wameanza 
kutawanyika sehemu zote za dunia ya Kiislamu, hivyo 
ilikuwa haiwezekani kwao kukutana kwa lengo la kujadili 
masuala.


4.       Pia katika dunia hii, mapokezi ya Hadiyth na Sunnah 
zimekuja kuwa maarufu, ambapo kesi hii huko nyuma 
haikuwahi kuwa kama hivi.


5.       Uwongo uliobuniwa wa Hadiyth, kwa sababu nyingi za 
kutambulika ambazo hatuhitaji kuzijadili hapa zilianza 
kuenea sana. Kwa mnasaba huu, Waislamu walipokea 
kwamba Ibn Abbaas alisema: “Tulikuwa tukipokea 
Hadiyth nyingi kutoka kwa (Swalla Allaahu ‘alayhi 
wa aalihi wa sallam) bila ya watu kuwa na woga na 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1


ubunifu. Lakini pale watu walipoanza kuwa 
wazembe katika kusimulia sifa za Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), tulisimamisha 
kusimulia Hadiyth.”


[1] [7] Mfano wa Hadiyth zinaitwa mapokezi ya mtu mmoja 
“Khabar al Waahid” au, kwa wingi, Aahaad. Suala la nafasi 
ya Hadiyth kama hiyo unajadilwa baadaye kwenye andiko 
hili.

16-Uswuul Al-Fiqhi: Sura Ya Tatu - 
Utungaji Sheria Baada Ya Kipindi Cha 
Maswahaba
UTUNGAJI SHERIA BAADA YA KIPINDI CHA MASWAHABA

Kipindi cha Swahaabah kilifikia hatamu baina ya mwaka 90-100 
H, na kufuatiwa na kipindi cha Taabi’uun ambapo wanazuoni 
wake walianza kuwa na majukumu kwenye Fiqhi na kutoa 
Fataawa. Swahaabah wa mwisho wa Kuufah alifariki mwaka 86 
au 87 H. Wa mwisho kwa Madiynah, ni Sahl bin Saa’d as-Saa’di, 
alifariki mwaka 91 H. Wa mwisho kwa Baswrah, ni Aanas bin 
Maalik, alifariki mwaka 91 H (wengine wanasema mwaka 93 H). 
Wa mwisho kwa Damascus, ‘Abdullaah bin Yusr, alifariki mwaka 
88 H. Wa mwisho katika Swahaabah wote ni ‘Aamir bin 
Wathillah bin ‘Abdillaah (Abuu Twufayl), alifariki mwaka 100 H.


Hapo tena, wale waliokuja kuwa na jukumu la kutoa Fataawa 
walikuwa ni watu huru Mawaalii, wengi miongoni mwao 
wamewahi kuishi pamoja na Fuqaaha miongoni mwa 
Swahaabah, kama vile: Naafi’i, aliyeachwa huru na Ibn ‘Umar, 
‘Ikrimah aliyeachiwa huru na Ibn ‘Abbaas, ‘Atwaa bin Rabbaah, 
Faqiyh (mwanachuoni wa sheria) wa Makkah; Twaawuus, Faqiyh 
wa Yamaamah. Ibraahiym an-Nakha’iy, Faqiyh wa Kuufah; 

http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1


Hasan al-Baswriy Faqiyh wa Baswrah na Ibn Siyriyn ambaye pia 
ni Faqiyh wa Baswrah; ‘Atwaa al-Khurasaaniy wa Khurasaan, na 
wengineo. Hakika, Madiynah ilikuwa ni ya aina yake kwa kuwa 
na Faqiyh wa ki-Quraysh, Sai’yd bin al-Musayyab.


Taabi’uun hawa, kwa uchache sana walibadili Fataawa za 
Swahaabah ambao kutokana nao wamepata elimu yao, hivyo ni 
vigumu kupata tofauti baina ya taratibu zao za kufikia maamuzi 
na za mababu zao. Hata hivyo, taratibu za kufikia maamuzi 
zilikuwa, kwa kipindi hichi, zinaanza kukua na, katika kuendelea 
kwake, zimekuwa wazi kuliko hapo kabla.


Imesimuliwa kwamba Hasan bin ‘Ubaydullaah an-Nakha’iy 
alisema: Nilimuuliza Ibraahiym an-Nakha’iy: “Umesikia kutoka 
wengine Fataawa zote ambazo nimesikia wewe ukitoa?” 
Alisema: “Hapana” Nilimuuliza “Hivyo wewe unatoa Fataawa 
ambazo hujazisikia?” Alisema: “Nimesikia nilichofanikiwa 
kusikia; lakini nilipokutana na masuala kuhusiana na yale 
n is iyowahi kuyasik ia k i tu, n i l i tofaut isha, kwa 
kufananisha, pamoja na masuala niliyowahi kusikia[1].”


Miongoni mwa sifa zenye maana kwa kipindi hichi ni kuibuka 
kwa tofauti za maoni baina ya wanazuoni Wakishia kwenye 
masuala tofauti. Hili linaweza kuwekwa wazi kwa maamuzi 
mawili yaliyochukuliwa na Khaliyfah wa wakati huu, ‘Umar bin 
Abdil-‘Aziyz.


1.      Aliamrisha kwamba mwenendo uliosifiwa kwa Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) ukusanywe na 
kuwekwa kwenye maandishi. Kwa sababu hiyo, watu wa 
kila jimbo waliandika vitabu wanavyotambua kuwa ni 
sehemu ya Sunnah[2].


2.      Alizuia mamlaka ya kutoa Fataawa, kwenye wilaya nyingi; 
kwa watu wachache waliotajwa kwa majina, kama 
alivyofanya nchini Misri, pale alipotaja majina matatu tu 
kwa lengo hili. Cha kushangaza, wawili miongoni mwao 
walikuwa huru, Yaziyd bin Abi Habiyb na Abdullaah bin 
Abi Ja’afar, na wa tatu alikuwa ni Mwarabu, Ja’afar bin 
Rabi’ah. Khalifyah alipoulizwa kuhusu uteuzi wa watu 
wawili walio huru na Mwarabu mmoja tu, alijibu: “Ni 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2


kosa gani la kwangu kama watu hao walio huru 
wanajiendeleza wao wenyewe na nyinyi hamfanyi 
hivyo[3].”


Katika barua yake kwa Abuu Bakr, Muhammad bin ‘Aam bin 
Hazm al-Ansaarii, Khaliyfah huyo alieleza sababu zake za 
kuamrisha kwamba mwenendo uliosifiwa kwa Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) uwekwe kwenye maandishi. 
Aliandika: “Angalia kwa Hadiyth yoyote ya Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), au Sunnah au mwenendo 
unaoweza kutafuta. Baadaye weka kwenye maandishi 
kwa ajili yangu; kwani nakhofia kwamba elimu hii 
itapotea kutokana na kufariki kwa wanachuoni[4].”

BAADA YA TAABI’UUN:


KIPINDI CHA MAIMAMU MUJTAHIDIYN


Kipindi hichi kilitambuliwa na Shah WaliyuLlaah ad-Dahlawiy 
kama ifuatavyo:


“Fuqaaha wa kipindi hichi walichukua Hadiyth za Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), maamuzi ya majaji wa 
mwanzo, na utambuzi wa kisheria wa Swahaabah, Taabi’uun na 
kizazi cha tatu, baadaye walitoa Ijtihaad zao wenywe.”


Huo ndio mtindo wa wanazuoni wa kisheria wa wakati huo 
walivyofanya kazi. Kimsingi, wote wao walikubali vyote, Hadiyth 
za Musnad[5] na pia Mursal[6].


Juu ya yote hayo, imekuwa ni tabia yao kutaja mawazo ya 
Swahaabah na Taabi’uun kama ni ushahidi. Kimsingi, kulikuwa 
na sababu mbili kwa hili:


1.     Mawazo kama hayo, yalikuwa hakika ni Hadiyth ya Mtume 
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) 
ambayo imesimuliwa na mmoja wa Swahaabah 
au Taabi’uun ambaye kwa kukhofia kugeuza 
maneno, hawakuthubutu kuinasibisha Hadiyth 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6


kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa 
sallam).


2.     Yawezekana sababu nyengine ni kwamba mawazo kama 
hayo yalitolewa na Swahaabah kutoka katika 
maandiko ya Hadiyth na kuwasilisha ufahamu 
wao wa Sunnah.


Bila ya shaka, kwa mfumo huu, hao Swahaabah walikuwa ni 
bora kuliko wale waliofuatia baadaye, kwa sababu walimfahamu 
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) na kwa hivyo 
wal ikuwa na uwezo zaidi wa kuyatolea maana ki la 
alichozungumza. Hivyo, maamuzi na mawazo yao yalikubaliwa 
kama ni yenye nguvu, isipokuwa kwenye kesi ambapo wao 
wenyewe walitofautiana, au pale ambapo matamko yao yalikuwa 
na mgongano ulio wazi kwa Hadiyth ya Mtume (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aalihi wa sallam) iliyothabiti.


Kwa upande mwengine, kwenye masuala ambapo Hadiyth mbili 
au zaidi ziligongana, wanazuoni watarudi kwenye maoni ya 
Swahaabah ili kutambua ipi miongoni mwa hizo Hadiyth mbili 
zilikuwa ni sahihi. Hivyo, kama Swahaabah alisema kwamba 
Hadiyth imebatilishwa, au haikuwa yenye kufahamika kimaana; 
au kama hawakutamka kwa uwazi kitu chochote kuhusiana na 
Hadiyth, lakini wameidharau, na haikuendana sambamba na 
ulinganifu wake, hivyo kuonesha kwamba Hadiyth hiyo ilikuwa 
kwa upande fulani ina kasoro, na kwamba ilikuwa haiendani na 
hali halisi, au kwamba tafsiri yake ilikuwa ni nyingine isiyokuwa 
ya maana hiyo, basi Maimamu Mujtahidiyn wataridhika na maoni 
ya


Pale matamko ya Swahaabah na Taabi’uun yalipotofautiana 
kwenye suala lolote, basi kila Faqiyh atafuata maamuzi ya wale 
wanaotoka wilaya hiyo hiyo kama alivyo yeye, na walimu wake, 
kwa sababu atakuwa na uwezo zaidi wa kupambanua usahihi 
wake, kutegemeana na ukaribu wake na wasimulizi, wa mawazo 
na maelezo yaliyomfikia yeye katika mamlaka yao. Vivyo hivyo, 
Faqiyh huyo atakuwa amejengeka vizuri na utaratibu wao wa 
kisheria.




Elimu ya dhana ya sheria iliegemezwa kwenye mawazo ya 
‘Umar, ‘Uthmaan, Ibn ‘Umar, ‘Aishah, Ibn ‘Abbaas na Zayd bin 
Thaabit, na wafuasi wao kutoka miongoni mwa Taabi’uun, kama 
az-Zubayr (amefariki mwaka 94), Saalim (amefariki mwaka 
106), Atwaa’ bin Yassaar (amefariki mwaka 103), Qaassim bin 
Muhammad (amefariki mwaka 103), ‘Ubaydullaah bin 
‘Abdullaah(amefariki mwaka 99), al Zuhri (amefariki mwaka 
124), Yahya bin Sa’ad (amefariki mwaka 143), Zayd bin Aslam 
(amefariki mwaka 136) na Rabi’at ar-Ra’i (amefariki mwaka 
136), ilikuwa ni elimu inayokubalika zaidi kwa watu wa 
Madiynah. Ilikuwa kwa sababu hii ambapo Imaam Maalik 
aliegemeza hoja zake za kisheria kwenye mafundisho yao.


Namna hiyo, mawazo ya ‘Abdullaah bin Mas’uud na wafuasi 
wake, maamuzi ya Khaliyfah ‘Aliy, Shurayh (amefariki mwaka 
77 H), na ash-Sha’abiy (amefariki mwaka 104 H), na Fataawa za 
Ibraahiym an-Nakha’iy (amefariki mwaka 96H), yalikuwa ni 
yenye kukubalika kwa watu wa Kuufah.


Akifafanua jambo hili, Shaah WaliyuLlaah ad-Dahlaawiy 
ameandika: Pale Masruuq (amefariki mwaka 63H) alipofuata 
mawazo ya Zayd bin Thaabit kuhusiana na mgawano wa mirathi 
baina ya babu na ndugu (wa merehemu), ‘Alqamah (amefariki 
mwaka 62 H) alimuuliza, “Jee yupo miongoni mwenu aliye 
mjuzi zaidi kuliko ‘Abdullaah bin Mas’uud?”


Masruuq alijibu, “Hapana, lakini Zayd bin Thaabit na watu 
wa Madiynah wanagawa mirathi baina ya babu na 
ndugu…”


Hivyo, kama watu wa Madiynah walikubaliana na jambo, 
wanazuoni wa kizazi wanaofuata, hao Taabi’uun walikubali kwa 
uthabiti. Hivyo ndivyo Maalik alivyoaamrisha pale aliposema: 
“Sunnah ambayo sisi, watu wa Madiynah, hatukutofautiana ni 
kadhaa na kadhaa.”


Ama ikiwa wanazuoni hao wa mwanzo kutoka Madiynah 
watakhitalifiana kuhusu jambo lolote, wanazuoni waliofuata 
watafuata mawazo yao ambayo yalikuwa na nguvu na yanaweza 
kutegemewa zaidi; aidha kwa mnasaba wa kwamba yanatumika 
na idadi kubwa ya wanazuoni wa mwanzo, au kwa kuwa ni toleo 



la mfanano wa kisheria wenye kuleta maana, al-Qiyaas, au 
ambayo imefikiwa kutoka maandiko fulani ndani ya Qur-aan au 
Sunnah. Ni mtindo huu ambapo Maalik anamaanisha pale 
anaposema: “Hili ni zuri zaidi kwa nilichosikia.” Baadaye, 
kama wanazuoni wanaofuata hawatopata suluhisho lolote 
kwenye tatizo ndani ya kazi ya mababu zao, wao wenyewe 
wataelekea kwenye maandiko yenye kufaa ili kutengeneza 
mawazo yao ya kisheria.


Kwa wakati huu, wanazuoni walishajiika kuanza kuweka vitu 
katika kumbukumbu kwa maandishi. Hivyo Maalik (amefariki 
mwaka 179)


Madiynah, Ibn Abi Dhi’ib (amefariki mwaka 158), Bin Jurayj 
(amefariki mwaka 150?) na Bin ‘Uyaynah (amefariki mwaka 
196) Makkah, ath-Thawriy (amefariki mwaka 161) Kuufah, na 
Rabi’i bin Subayh (amefariki mwaka 160) Baswrah, walioanza 
kuandika vitu, na wote walifuata utaratibu huo.


Pale Khaliyfah, Mansuur, alipotekeleza Hajj na kukutana na al 
Imaam Maalik, alisema: “Nimeamua kuamuru kwamba 
nakala zitengenezwe za vitabu hivi ulivyoandika. 
Nitakutumia nakala kwa kila mkoa wa ulimwengu wa 
Waislamu na ili wanazuoni waendane kwa mujibu wa 
hivyo na sio kurudia kwenye kazi nyengine zozote.”


Maalik alisema: “Ewe Amiyrul Muuminiyn, usifanye hivyo! 
Watu tayari wamekwishasikia mawazo tofauti ya kisheria 
na kusikiliza Hadiyth na masimulizi; na wameridhika na 
chochote kilichowafikia mwanzo, kwa hivyo hili 
limechangia kwa khitilafu katika mtindo wa desturi zao 
miongoni mwa watu. Achilia mbali wale watu wa kila 
mtaa kwa kuwa na chaguzi ambazo wamekwishafanya.”


Simulizi hiyo hiyo inatolewa kwa kumrudia Khaliyfah, Haaruun 
ar-Raashiyd, kwamba alitaka kuwalazimisha watu kuwafuata 
Muwattwaa’.


Lakini Maalik alimwambia: “Usifanye hivyo, kwa sababu 
Swahaabah wa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa 
sal lam) walitofautiana kwenye Sunnah. Baadaye 



walitawanyika na kuketi sehemu tofauti za Ulimwengu wa 
Waislamu; na sasa njia zao za khitilafu zimesimamishwa 
madhubuti kabisa.”


…Maalik alikuwa ni mwenye elimu bora kuhusu Hadiyth 
zilizosimuliwa na watu wa Madiynah kutoka kwa Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), na mfuatano wa wasimulizi 
wa Maalik ulikuwa wenye kutegemewa zaidi. Alikuwa pia ni 
mwenye elimu bora kuhusu maamuzi ya ‘Umar na matamko ya 
kisheria ya ‘Abdullaah bin ‘Umar na ‘Aishah (Radhiya Allaahu 
‘anhum) na wafuasi wao kutoka miongoni mwa Fuqaaha saba. 
Sayansi ya usimulizi wa Hadiyth na Fataawa ziliegemezwa 
kwenye elimu ya Maalik na mfano wake yeye.


Abuu Haniyfah alikuwa ni mbora wa kujitolea katika kutoa 
maana za kisheria za Ibraahiym an-Nakha’iy na, kwa mara 
chache watakhalifu hoja zao. Alikuwa ni mzuri mno katika kutoa 
maamuzi kwa kutumia mtindo wa Ibraahiym, vile vile katika 
kutumia utaratibu huo ili kufanyia kazi maelezo ya kesi za 
sheria.


Kama utapendelea kuelewa ukweli kuhusu tulichokieleza, basi 
fupisha mafundisho ya Ibraahiym na majeshi yake kama 
yalivyoandikwa kwenye kazi zifuatazo: Al-Aathaar “Desturi” cha 
Muhammad ash-Shaybaniy, Jaami’ “Muhtasari Uliokamilika” cha 
‘Abdur-Razzaaq na Muswannaf “Mtungo wa maandiko” cha Ibn 
Abi Shaybah, na zilinganishe pamoja na maoni rasmi ya Abuu 
Haniyfah. Hakika, utakuta kwamba Abuu Haniyfah yupo mbali 
kidogo na njia zao, na hata hvyo maoni yake hayakutofautiana 
na maoni ya wanazuoni kutoka Kuufah[7].”


Hakika, maoni ya ad-Dahlawi yanahitaji kuangaliwa kwa makini. 
Alikuwa ni mwenye pupa kueleza kwamba al-Imaam Maalik na 
Abuu Haniyfah, na wafuasi wao, walikuwa wapo juu au chini 
zaidi kukubaliana na maoni ya Taabi’uun na Swahaabah kabla 
yao (kinyume na kufikia Ijtihaad yao), na hawakuruka mipaka 
ya misingi ya sheria za mababu zao. Hili, hata hivyo, ni 
hitimisho ambalo si rahisi kukubaliana.


Ni uwazi unaotambulika kwamba kuna njia tofauti za kuiendea 
Fiqh; na kila mmoja wa Maimamu alibuni njia tofauti kwa somo 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7


hilo. Sio jambo lililo rahisi kudai kwamba hizi zilichukuliwa 
kutoka kwa Swahaabah na Taabi’uun. Angalia, kwa mfano, 
utaratibu wa Maalik katika kutumia desturi na mila za watu wa 
Madiynah kama ni chanzo (kidogo) cha kutunga sheria; au 
matumizi ya Abuu Haniyfah katika Istihsaan na ‘Urf[8].


Juu ya hivyo, hamna hata mmoja wao aliyeegemeza hoja zake 
kwenye Fataawa za Taabi’uun, lakini badala yake walishindana 
nao, wakisema “Walikuwa ni watu (wa elimu) na sisi pia.”


Kwa kuongezea, tofauti na yeyote kabla yao, kila mmoja 
ameweka wazi kifungu cha masharti ya kukubaliana na Hadiyth 
kuwa sahihi.


Juu ya hivyo, tokeo la kuongezeka usambazaji wa Hadiyth 
wakati huo, kwa kuongezea na kutokea kwa Hadiyth ambazo 
hazijapata kusambazwa hata siku moja, zimepelekea, kwa 
upande mwengine wa maamuzi ya kisheria na nafasi ambayo ni 
tofuati kabisa na zile zilizokamatwa na Swahaabah.


[1] [7] Ibn Hajar, Al-Iswaabah, IV, 112; na Ibn ‘Abdul Barr, 
Al-Isti’aab (juu ya mstari wa Al-Iswaabah) uk. 145.


[2] [8] Ibn Abdul Barr, Jaami’ Bayaan al ‘iIlm, I, uk. 33.


[3] [12] Al-Maqriizi, Khuttat, IV, uk. 143.


[4] [13] Barua hii ilisimuliwa na al-Imaam al-Bukhaariy ndani 
ya Swahiyh yake bila ya mfuatano wa wasimulizi ulio rasmi 
(yaani Ta’liqa kama ni Mu’allaq Hadiyth). Pia, iliingizwa na 
al-Imaam Maalik ndani ya Muwattwaa yake; Angalia maoni 
ya Zarqaani, I, uk. 10.


[5] [14] Al-Musnad: Ni Hadiyth yenye mfuatano uliokatika wa 
wasimulizi kwendea nyuma hadi kumfikia Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam).


[6] [15] Al-Mursal: Ni Hadiyth ambayo mfuatano wake wa 
wasimulizi mwishoni umekatika, yaani ni ile inayoelezwa na 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref4
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref5
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref6


Tabi’i kama imetoka moja kwa moja kutoka kwa Mtume 
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam). Hakika, kama 
upo uwezekana wa Tabi’i kutoisikia Hadiyth kutoka kwa 
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), basi 
Hadiyth aliyoisimulia kwa mtindo huu, hakika imesimuliwa 
kwake aidha na Tabi’i mwengine, au kutoka kwa mmoja 
miongoni mwa Swahaabah. Lakini kwa vile mwanachuoni 
Tabi’i hana mashaka kuhusiana na uadilifu wa mmoja 
kutoka kwa yule aliyemsimulia Hadiyth ameona haina haja 
ya kumtaja jina. Kwa vizazi vinavyofuata vya wanazuoni 
wa Fiqh na Hadiyth. Hata liwe suala la ama Hadiyth Mursal 
kuweza kukubalika lilikuwa ni jambo gumu. Sababu ya 
umakini wao ni kwamba; mfuatano wa Hadiyth hiyo ni, 
kubwa lao, mfuatano uliokatika; na hakuna shaka kwamba, 
kama msimulizi wa Tabi’i amepokea Hadiyth kutoka kwa 
kizazi chake chengine, kwamba huyo Tabi’i ni msimuliaji 
anayetegemewa. Hata hivyo, kwa hao wanazuoni wa Fiqh 
na Hadiyth wa kizazi cha mwanzo, halikuwa ni tatizo 
kubwa sana, kwani walikuwa wamewazoea wasimuliaji wa 
Tabi’i na Shuyuukh kutokana na yule waliyemsikia na 
kuipokea Hadiyth. Hivyo, ma-Imaam wawili Abuu Haniyfah 
na Maalik wanaikubali Hadiyth ya Mursal; ilhali Maimamu 
wawili waliofuata, yaani ash-Shafi’i na Ahmad, wanaikataa 
hiyo Mursal.


[7] [16] Imefupishwa kwa ruhusa kutoka kwenye kitabu cha 
ad-Dahlawiy, HujjatuLlaah al Baalighah, (Egypt), I, uk. 
205-308.


[8] [17] Anachoeleza hapa mwandishi ni kwamba hizi njia 
zilizozuka ni zana za mtindo usiojulikana kwa Swahaabah, 
lakini bado zilitumika kwa mapana na kufungiwa kazi na 
Maimamu hawa wawili.

http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref7
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref8


17-Uswuul Al-Fiqhi: Watu Wa Rai Na Watu 
Wa Hadiyth: Ahl Al-Hadiyth Na Ahl Ar-Ra-
ay
  

WATU WA RAI NA WATU WA HADIYTH:


AHL AL-HADIYTH NA AHL AR-RA-AY


Huenda ukweli huu ukaja kuwa makini zaidi pale tutakapotaja 
chimbuko la fikra mbili za kisheria yasiyokuwa rasmi; watu wa 
Rai au Ahl ar-Ra-ay, na wale wa Hadiyth au Ahl al-Hadiyth, na 
kutokea kwa tofauti baina yao kuhusiana na vyanzo vyote vya 
utaratibu, na masuala ya kesi za sheria. Ijapokuwa ni kweli 
kwamba fikra zote hizi zilikuwa na mizizi yake katika kuvifuata 
vizazi viwili vilivyopita, ilikuwa ni katika wakati huu kwamba, 
tofauti zao kwenye masuala ya Fiqhi yalikuja kuwa wazi, na 
ilikuwa ni wakati huu kwamba watu walianza kujigawa makundi 
kwa msingi wa tofauti zao katika kupata dalili za kisheria 
kutokana na vyanzo.


Waandishi wa Historia ya Sheria ya Kiislamu, wanasisitiza 
kwamba watu wa fikra za Rai, wa Ahl ar-Ra-ay ilikuwa ni 
kupanuka kwa elimu iliyotolewa na ‘Umar na ‘Abdullaah bin 
Mas’uud ambao miongoni mwao Swahaabah, walikuwa na upana 
wa kupanga katika matumizi yao ya Ra-ay (yaani mawazo). 
Badala yake, ‘Alqamah an-Nakha’iy (amefariki mwaka 60 au 70 
H), ami na mwalimu wa Ibraahiym an-Nakha’iy, Ibraahiym 
alishajiishwa nao, baadaye alimsomesha Hammaad bin Abi 
Sulaymaan (amefariki mwaka 120 H), ambaye, baadaye alikuwa 
ni mwalimu wa Abuu Haniyfah.


Wanahistoria hao hao wanafafanua kwamba, hao watu wa 
Hadiyth wa Ahl al-Hadiyth ilikuwa ni mfululizo wa elimu za hao 
Swahaabah ambao khofu zao za kuchanganya barua za vyanzo 
vya maandiko (Nuswuus) ziliwafanya kuwa na hadhari kwa kila 
upande, hadi kufikia ambapo walikuwa hawawezi kwenda mbali 



zaidi ya maandiko. Hili lilikuwa ni, na kwa urefu, kwa ‘Abdullaah 
bin ‘Umar bin al-Khattwaab, ‘Abdullaah bin ‘Amr bin al-‘Aas, az-
Zubayr, na ‘Abdullaah bin ‘Abbaas.


Fikra za Ahl al-Hadiyth zilikuja kuenea zaidi sehemu za Hijaaz 
kwa sababu zilizo nyingi, na iliyo muhimu mno ilikuwa ni idadi 
kubwa ya Hadiyth na simulizi nyengine zilizojulikana na watu wa 
eneo hilo, na ukweli ni kwamba, Wilaya hiyo ilikuwa ni imara 
zaidi baada ya kiti cha Khilaafah kilipoondoshwa na shughuli 
nyingi za kisiasa zilipohamishwa, kwanza ni Damascus, baadaye 
Baghdaad. Imaam wa Madiynah, Sa’iyd bin al-Musayyab 
(amefariki mwaka 94 H), aliwahi kusimulia kwamba watu wa 
Makkah na Madiynah hawakupoteza Hadiyth na Fiqh nyingi, kwa 
sababu walikuwa wazoefu katika Fataawa na masimulizi ya Abuu 
Bakr, ‘Umar, ‘Uthmaan, ‘Aliy (kabla ya kuwa Khaliyfah), 
‘Aaishah, Ibn ‘Abbaas, Ibn ‘Umar, Zayd bin Thaabit na Abuu 
Hurayrah, na hivyo hawakuona haja ya kutumia Ra-ay kwa 
lengo la kupata sheria.


Fikra za Ahl ar-Ra-ay, kwa upande mwengine, zilipata sifa nchini 
Iraq. Wanazuoni wa kundi hili walifikiria kwamba tafsiri za 
kisheria za Shari’ah ziwe na msingi wa hoja, waangalie vizuri 
mapenzi ya watu, na kurejeza pamoja na upambanuzi wenye 
hekima. Hakika, wanachuoni hawa waliamini kuwa ni jukumu lao 
kuweka bayana maana hizi na hekima zilizomo ndani ya sheria, 
na kuzitenganisha baina yao; ili kwamba, kama hoja za sheria 
yoyote zitakosa mnasaba kwa kupita wakati au kubadilika 
mazingira; sheria haitokuwa tena yenye nguvu. Kama wataona 
hoja ndani ya sheria, mara nyengine wataonelea bora kutoa 
hoja kwa kutumia msingi wa matumizi ya kufananisha kwa hoja 
hizo. Hivyo, kwa kesi nyingi, hoja zitaafikiana pamoja na sheria 
bora pale hoja hizo zitakapogongana na ushahidi wa makundi 
tofauti ya Hadiyth.


Kuenea kwa utaratibu huu nchini Iraq, ulisaidiwa na idadi ya 
Swahaabah waliosukumwa na utaratibu wa ‘Umar. Miongoni 
mwao alikuwa ni Ibn Mas’uud, Abuu Muusa al-Ash’ariy, ‘Imraan 
bin Huswayn, Anas bin Maalik, Ibn ‘Abbaas na wengineo. Kuenea 
huku pia kulisababishwa sana na kupelekwa Khilaafah nchini 
Iraq, na kukaa kimakaazi kwa ‘Aliy na wafuasi wake.




Pale mapote, kama Shi’ah na Khawaarij, yalipotokea nchini Iraq, 
mgongano ukaibuka na utengenezaji wa Hadiyth za kubuni 
ukaenea sana[1]. Matokeo yake, wanazuoni wa kisheria wa Iraq 
walilazimishwa kuweka vigezo vya kukubali Hadiyth. Kutokana 
na ulazima huo, ni simulizi chache zilizotolewa na Swahaabah 
waishio Iraq zilikubalika. Juu ya hivyo, idadi kubwa ya matatizo 
ya kisheria na ongezeko la kuendelea kwenye masuala ya 
kisheria mapya ambayo hayakuwa na mfano wake nyuma 
kwenye eneo hilo, zilikuwa zaidi ya kujadiliwa kwa mnasaba wa 
Hadiyth zenye kutegemewa.


Kwa hivyo, ilikuwa kwa njia hii ambapo ‘Ummah uligawika, kwa 
wale wasiojihusisha na aidha Shi’ah au Khawaarij, kwenye 
makundi mawili, Ahl al-Hadiyth na Ahl ar-Ra-ay, na mgongano 
baina yao ukawa mkali.


Hivyo, Ahl ar-Ra-ay kawaida wakiwatoa makosa Ahl al-Hadiyth 
kwa kuwa na kiwango kidogo cha umakini na uchache wa 
ufahamu wa Fiqhi, ingawa Ahl al-Hadiyth walidai kwamba 
mawazo ya Ahl ar-Ra-ay hayakuegemezwa zaidi ila kwenye 
kubahatisha tu; na kwamba wamejitenga wenyewe kwa 
kutokuwa na hadhari inayohitajika katika masuala ya Dini yenye 
umuhimu, ambayo yanaweza tu kuhakikishwa kupitia msaada 
wa vyanzo vya maandiko.


Hakika, Ahl ar-Ra-ay walikubaliana na Waislamu wote kwamba 
pale mtu atakapofahamu Sunnah, hatoikataa. Kwa sababu si 
zaidi ila ni mawazo ya mtu fulani. Udhuru wao kwenye kesi zote 
hizo ambazo wamelaumiwa kwa kuchanganya Sunnah, si 
chochote ila kwamba hawakutambua Hadiyth yoyote kuhusiana 
na suala linalobishaniwa, au kwamba walitambua Hadiyth lakini 
hawakuikubali kuwa ni yenye maana kwa sifa ya udhaifu kwa 
wasimuliaji au kasoro nyengine waliyoiona (kasoro ambayo 
pengine wengine hawakuiona kuwa yenye kuharibu), au 
kwamba walitambua Hadiyth nyengine ambayo wao waliitambua 
kuwa yenye maana na ambayo ilipingana na kusudio la sheria ya 
Hadiyth inayokubalika na wengine.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1


Juu ya yote hayo, Ahl al-Hadiyth walikubaliana na Ahl ar-Ra-ay 
katika dharura ya kuwa na msaada wa hoja wakati wowote suala 
linapotokezea ambapo hakuna maamuzi maalum kwenye vyanzo 
vya maandiko. Lakini bado, juu ya sehemu hizi za makubaliano, 
mgogoro na mvutano baina ya makundi haya ulibaki kuwa 
mkali.


[1] [7] Kwa vile kila dhehebu lilipigana kumzidi mwengine, na 
kupata wartadi kutoka katika Uislamu, waliamua 
kuziharibu maana za maneno ya Mtume (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aal ihi wa sal lam) kama i l ivyowekwa 
kumbukumbu kwenye Hadiyth, na kuzizalisha na 
kuzinasibisha kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi 
wa sallam), maneno na maana zilizotengenezwa 
kunufaisha malengo yao wenyewe.

18-Uswuul Al-Fiqhi: Sura Ya Nne - Al-
Imaam Ash-Shaafi'iy
 

SURA YA NNE


AL-IMAAM ASH-SHAAFI’IY

Al-Imaam ash-Shaafi’y alizaliwa mwaka 150 H, mwaka ambao 
Imaam Abuu Haniyfah alifariki. Alijifunza Fiqhi, kwanza Makkah 
pamoja na baadhi ya wanazuoni wa Ahl al-Hadiyth, kama vile 
Muslim bin Khaalid al-Zinji (amefariki mwaka 179) na Sufyaan 
bin ‘Uyaynah (amefariki mwaka 198). Baadaye alikwenda kwa 
Imaam wa Madiynah na kiongozi wa Ahl al-Hadiyth, Maalik bin 
Anas, na kujifunza pamoja naye, na alijifunza kuhifadhi (ili 
baadaye kulinganisha) mkusanyo wake pamoja na Hadiyth na 
mawazo ya kisheria, hiyo ni Muwattwaa. Hakika, al-Imaam ash-

http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1


Shaafi’iy maisha yote alijiona yeye mwenyewe kuwa ana deni 
kwa Imaam Maalik.


Imesimuliwa kwamba Yuunus bin ‘Abd al-A’mla alimsikia Imaam 
ash-Shaafi’iy akisema: “Wakati wowote wanapotajwa ‘Ulamaa 
(kazi na elimu zao kulinganishwa). Maalik aliwamurika wote hao. 
Hakuna yeyote aliyenifanyia ihsani kubwa kuliko Maalik bin 
Anas”.[1] Hivi ndivyo alivyosema Imaam ash-Shaafi’iy baada ya 
kujifunza lugha, mashairi, fasihi, baadhi ya sayansi ya asili na 
sayansi ya hesabu na historia.


Al-Imaam ash-Shaafiy hakuvutika kwa kila kitu alichojifunza 
kutoka kwa katika kazi ya Ahl al-Hadiyth. Kwa mfano, 
aliwakosoa kwa kukubali Hadiyth ambayo ni Munqati’[2] 
akisema: “Hiyo Munqati’ si chochote.”


Al-Imaam ash-Shaafi’iy pia hakukubaliana na aina ya Hadiyth ya 
Mursal, [3](ingawa yeye mwenyewe alitumia kwa dharura 
Hadiyth Mursal kwa kesi ya iliyosimuliwa na Sai’iyd bin al-
Musayyab), na kuamuru juu yake masharti makali kwa 
kukubaliana na wasimulizi kama wenye kutegemewa (na ikiwa 
Hadiyth walioisimulia kuwa ni sahihi).


Pale Imaam ash-Shaafi’iy alipokwenda Iraq, alitambua kutoka 
ngome kali ya Ahl ar-Ra-aykwamba; walikuwa tayari zaidi 
kutafuta kosa kwa taratibu za kisheria na mawazo ya watu wa 
Madiynah, hususan mwalimu wake al-Imaam Maalik. Hivyo, al-
Imaam ash-Shaafi’iy alisimama kwa kumhami mwalimu wake, 
elimu yake ya fikra na utaratibu wake. Imesimuliwa kwamba 
aliwahi kusema:


Muhammad bin al-Hassan aliniambia: “Mwalimu wetu (yaani 
Abuu Haniyfah) alikuwa na ujuzi zaidi kuliko wako. Mwalimu 
wako alitakiwa kutozungumza, lakini mwalimu wetu angelikuwa 
ni mkosa kwa kubaki kimya.” Nilighadhibika na kumwambia: 
“Nakuuliza kwa jina la Allaah, ni nani alikuwa na ujuzi zaidi 
katika Sunnah ya Mtume; Maalik au Abuu Haniyfah?” Alisema: 
“Maalik. Lakini mwalimu wetu alikuwa mahiri zaidi kwenye 
Qiyaas.” Nikamjibu, “Ndio, na Maalik alikuwa na ujuzi zaidi 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3


kuliko Abuu Haniyfah kuhusu Qur-aan, kuhusu utenguzi wake, 
na kuhusu Sunnah ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi 
wa sallam). Yeyote aliye mjuzi zaidi katika Qur-aan na Sunnah, 
anayo haki zaidi ya kuzungumza!”[4]


Al-Imaam ash-Shaafi’iy alijifunza vitabu vya Muhammad bin al-
Hassan na wanazuoni wengine wa Iraq.[5]Hakika, alikuja kuwa 
mwanafunzi wa Muhammad bin al-Hassan, na kujadiliana naye 
mawazo yake, wakati wote huo akikubali Sunnah na Ahl al-
Hadiyth.


Al-Imaam ash-Shaafi’iy aliondoka Baghdaad kwa kipindi fulani, 
na aliporejea; mwaka 195 H, kulikuwa na darsa za duara 
arobaini au hamsini ambazo zilikutana kwa kawaida msikiti 
mtukufu. Al-Imaam ash-Shaafi’iy alianza kuhama kuanzia darsa 
moja ya duara kwenda nyengine, akielezea nini “Allaah na 
Mtume wakisema”, wakati walimu wengine walizungumza yale 
tu ambayo walimu wao walisema. Hatimaye, kukawa hakuna 
darsa ya kujifunza ndani ya msikiti isipokuwa kwa darsa ya 
kujifunza kwa Imaam ash-Shaafi’iy.


Baadhi ya wanazuoni wakubwa wa Ahl ar-Ra-ay kama Abuu 
Thawr, az-Za’farani’, al-Karaabiisi na wengine (ni miongoni 
mwa) waliohudhuria darsa za duara ya al-Imaam ash-Shaafi’iy. 
Wengi walitupilia mbali utaratibu wa Ahl ar-Ra-ayna kuanza 
kumfuata al-Imaam ash-Shaafi’iy. Al-Imaam Ahmad bin Hanbal 
pia alihudhuria darsa hii, na inasimuliwa kwamba alisema: 
“Msimuliaji yeyote ambaye amebeba kijidau cha wino, 
amefaidika kwa njia yoyote kutoka kwa al-Imaam ash-Shaafi’iy.” 
Pale al-Imaam Ahmad alipoulizwa kuelezea, alisema: “Hao Ahl 
ar-Ra-ay walikuwa wakiwacheka Ahl al-Hadiyth hadi pale al-
Imaam ash-Shaafi’iy alipowafundisha vyenginevyo, na 
akathibitisha nafasi ya watu wa Hadiyth kwa hoja zilizo wazi.[6]


Juu ya hivyo, ilikuwa ni kujibu maombi ya Ahl al-Hadiyth, 
kwamba al-Imaam ash-Shaafi’iy aliandika kitabu chake, al-
Hujjah (Mjadala) nchini Baghdaad. Kwa lengo la kufuta hoja 
ambazo Ahl ar-Ra-ay walizozileta dhidi yake.[7]


Baada ya hayo, al-Imaam ash-Shaafi’iy alitembelea Misri 
ambapo alikuta kwamba, watu walio wengi walijifunza somo na 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7


bila ya kuulizia kwa maoni ya Maalik. Kutokana na hayo, al-
Imaam ash-Shaafi’iy alianza uchunguzi wa kina wa maoni ya 
kisheria ya Maalik, na kuona kwamba kwenye baadhi ya kesi “…
yeye (Maalik) anatengeneza mawazo kwa kuegemea kanuni ya 
jumla (‘Aam), wakati akiacha masuala mahsusi (Khaasw); ilhali 
katika nyakati nyengine anatoa maamuzi kwenye suala mahsusi 
na akiacha kanuni ya jumla.”


Al-Imaam ash-Shaafi’iy pia aliona kwamba mara nyengine 
Maalik alikataa Hadiyth ya maana kwa kuegemeza tamko 
lililofanywa na mmoja wa Swahaabah au Taabi’uun, au kwa hoja 
yake mwenyewe iliyo bora. Mara nyengine, al-Imaam ash-
Shaafi’iy aligundua kwamba; Maalik alikataa tamko la mmoja wa 
Swahaabah kwa kupendelea maoni ya Taabi’i, au mawazo yake 
binafsi; na kwamba angelifanya hivi kwenye kesi moja moja, na 
akirudia maelezo ya sheria yasiyojulikana ukweli wake. Bila ya 
kuangalia kanuni za jumla. Juu ya hivyo, Maalik alidai kwenye 
kesi nyingi kwamba kulikuwepo na Ijma’a kuhusiana na jambo 
hilo, pale panapotokezea, hasa, kutokubaliana kuhusiana nayo.


Al-Imaam ahs-Shaafi’iy pia alitambua mawazo ya Maalik; 
kuhusu Ijma’a ya watu wa Madiynah kwamba inaweza kutumika 
kama ni chanzo cha ushahidi, ilikuwa, ukweli hasa, sio yenye 
nguvu. Aliandika kitabu kwa jina la Al-Ikhtilaaf Ma’a Maalik 
‘Kutokubaliana pamoja na Maalik’, ambamo alijadili mambo yote 
yaliyotajwa hapo juu.[8]


Kwa mujibu wa al-Imaam ash-Shaafi’iy, al-Imaam Maalik 
alipindukia mipaka iliyowekwa kwenye kutumia kanuni zake za 
al-Maswaalih al-Mursalah (uchaguzi wa iliyo bora zaidi), bila ya 
kuhitaji msaada wa kukuwepo taabu ya kutafuta chanzo cha 
ushahidi. Mawazo yake kwa mnasaba wa Abuu Haniyfah 
yalikuwa kwamba; kwenye kadhia nyingi alitilia mkazo jambo 
moja moja, katika masuala madogo na maelezo, bila ya 
kuangalia kanuni za msingi na masharti.[9]


Kwa kuyaweka akilini masuala haya, baadaye al-Imaam ash-
Shaafi’iy alifikia hitimisho kwamba linalostahiki kuangaliwa zaidi 
ni mkusanyo wa masharti ya utungaji sheria, usimamizi wa 
kanuni za msingi kuhusu matumizi yake, na maendeleo ya 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9


utaratibu wa vyanzo kwa njia ambayo masuala ya Fiqh 
yanaweza kuamuliwa kupitia msaada wa usahihi na aina 
mnasaba za ushahidi. Hivyo, Fiqh inaweza kuwa ni matumizi ya 
vitendo kwa utaratibu huu, ili kwamba Fiqh iliyo mpya 
kuwezekana kuibuka kama ni mbadala wa fikra mbili 
zilizoanzishwa za mawazo ya kisheria.

Ilikuwa ni kwa sababu hii kwamba al-Imaam ash-Shaafi’iy 
alitunga ar-Risaalah, na kujenga Fiqh yake na mafunzo ya 
kisheria kwenye msingi wa masharti na utaratibu aliouelezea 
kwa kina ndani ya kitabu chake.


Al-Imaam Ahmad bin Hanbal alisema: “Hadi pale al-Imaam ash-
Shaafi’iy alipokuja, hatukupata kuwaza vitu kama vya jumla na 
mahsusi al-‘Umuum wa al-Khuswuus”[10]


Al-Imaam ash-Shaafi’iy alikuwa akisema kwa Imaam Ahmad: 
“Wewe una ujuzi zaidi kuhusu Hadiyth na wasimulizi kuliko 
mimi. Hivyo, kama Hadiyth ni sahihi, basi niambie. Kama ni 
sahihi, mimi nitaikubali hata kama (imesimuliwa na wasimulizi) 
kutoka Kuufah, Baswrah au Damascus.”[11] Tamko hili 
linaonesha wazi kwamba al-Imaam ash-Shaafi’iy alitilia mkazo 
zaidi kwa kuanzisha masharti kuliko kujihusisha na masuala 
madogo na maelezo.


Wanazuoni wanaoandika kwenye somo la historia ya Uswuulul 
al-Fiqh wote kwa pamoja wamekubaliana kwamba mwandishi 
wa kwanza kwenye somo hilo alikuwa ni al-Imaam ash-Shaafi’iy, 
na kwamba kitabu cha mwanzo kilichowahi kuandikwa kwenye 
somo hilo kilikuwa ni ar-Risaalah.[12]


Ndani ya kitabu chake, al-Bahr al-Muhiytw, az-Zarkashi (alifariki 
mwaka 794 H) ametenga sura kwa hili, ambamo amesema:


“Al-Imaam ash-Shaafi’iy alikuwa ni wa mwanzo kuandika kitabu 
kuhusu Uswuulul al-Fiqh. Ameandika ar-Risaalah, Ahkaam al-
Qur-aan (Tafsiri ya Kisheria za Qur-aan), Ikhtilaaf al-Hadiyth 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn10
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn11
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn12


(Mgongano wa Hadiyth), Ibtilaal al-Istihsaan (Kutofaa kwa 
Msaada wa Wanazuoni), Jima’a al-’Ilm (Ulinganifu wa ujuzi), na 
al-Qiyaas (Hoja kwa Kufananisha) – Kitabu ambacho amejadili 
makosa ya kundi la Mu’tazillah, na alibadili fikra zake kuhusu 
kukubali tamko lao. Baadaye, wanazuoni wengine walimuiga 
katika kuandika vitabu vya al-Uswuul.”


Katika kuisifu ar-Risaalah, al-Juwayni ameandika:-


“Hakuna yeyote kabla ya al-Imaam ash-Shaafi’iy aliyeandika 
vitabu kwenye somo la al-Uswuul, au aliyekuwa na ujuzi zaidi 
kama wake kuhusiana nayo. Imesimuliwa kwamba Ibn ‘Abbaas 
alitamka kitu kuhusu kuweka vitu vilivyo jumla kwa kuchambua 
kimoja kimoja, na kwamba baadhi ya wengine miongoni mwa 
wanazuoni wa mwanzo walitamka maneno yaliyoonesha 
kwamba walifahamu masharti haya. Lakini bado, wale waliokuja 
baada yao hawakusema chochote kuhusu al-Uswuul, na 
hawakuchangia chochote katika hilo. Tumeona vitabu vya 
Taabi’un na vya kizazi cha tatu, na tumeona kwamba hamna 
yeyote kati yao aliyeandika vitabu kuhusu al-Uswuul.”[13]


[1] Ibn ‘Abdul-Barr, Al-Intiqa’, uk. 23.


[2] [8] Inaitwa Munqati’ kwa sababu ni Hadiyth iliyokatika 
sehemu yoyote ndani ya mnyororo wa wasimulizi. Kwani 
hata hivyo, haitohitaji kuthibitishwa kwa kudhani kwamba 
Hadiyth hiyo imepitishwa kutokea kizazi cha kale, na wala 
sio kutoka kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa 
sallam), Hadiyth kama hiyo ilikataliwa na Fuqahaa wote 
waliofuatia.


[3] [12] Ufafanuzi kuhusiana na Hadiyth Mursal, na mzozo 
unaoizunguka, umetolewa ndani ya Surah ya tatu. Angalia 
‘rejeo chini ya ukurasa’ nambari 36.


[4] [13] Ibn ‘Abdul-Barr, Al-Intiqa’, uk. 24.


[5] [14] Ni vyema itajwe hapa kwamba Muhammad bin 
Hassan pia alijifunza chini ya al-Imaam Maalik, na kwamba 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn13
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref4
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref5


toleo lake la Muwattwaa ya Maalik inatambulika na wengi 
kuwa iliyo sahihi zaidi. Al-Imaam Muhammad ndani ya 
kitabu chake cha Kitaab ar-Radd ‘Alaa Ahl al-Madiynah ni 
yenye uwezo wa kushawishi matamshi juu ya tofauti 
zinazopatikana kwa kuziendea taratibu zilizotumiwa na 
fikra mbili za mawazo ya kisheria; Maalik na Hanafiy, na 
hasa kwa Ahl ar-Ra-ay na Ahl al-Hadiyth, kwa ujumla.


[6] [15] Ibn ‘Abdul-Barr, Al-Intiqa’, uk. 86.


[7] [16] Ibn ‘Abdul-Barr, Al-Intiqa’, uk. 86.


[8] [17] Angalia Fakhr ar-Raazi, Manaaqib ash-Shaafi’iy, uk. 
26


[9] [18] Imaam al-Haramayn, ‘Abd al-Maalik Juwayni, 
Mughiyth al-Khalq.


[10] [19] Az-Zarkashi, Al-Bahr al-Muhiytw, MS.


[11] [20] Ibn ‘Abdul-Barr, Al-Intiqa’, uk. 25.


[12] [21] Kumekuwa na uchache wa kutopatana kutokana na 
makubaliano kwenye suala hili. Achilia mbali, kutoka kwa 
wafuasi kadhaa wa fikra za mwanzo za mawazo ya sheria 
ambao wametoa ushahidi. Hata hivyo, lakini sio mwepesi 
kukubali madai yao juu ya wanazuoni kabla ya al-Imaam 
ash-Shaafi’iy, kama ilivyo kwa al-Imaam Abuu Yuusuf wa 
fikra za Hanafiy, kwamba waliandika kuhusu matawi haya 
muhimu ya sayansi ya Sharia’h.


[13] [22] Angalia ‘Abd ar-Razzaaq, Tamhiyd li Taariykh al-
Falsafah, Cairo, uk. 152.


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref6
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref7
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref8
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref9
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref10
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref11
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref12
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref13


19-Uswuul Al-Fiqhi: Taratibu Za Imaam 
Ash-Shaafi'iy Kwenye Kitabu Chake 'Ar-
Risaalah'  

TARATIBU ZA IMAAM ASH-SHAAFI'IY KWENYE KITABU 
CHAKE: AR-RISAALAH

Al-Imaam ash-Shaafi’iy alianza kitabu chake kwa kutanabahisha 
hali ya binaadamu kabla tu ya ujumbe wa Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam). Kwa kufanya hivyo, 
aliwagawa kwenye makundi mawili:-

1. Ahl al-Kitaab “Watu wa Kitabu”; au, wafuasi wa uteremsho 
wa mwanzo ambao wamebadili maandiko yao na kuharibu 
pamoja na baadhi ya amri za kisheria. Kiuhalisia, watu 
hawa wameingia kwenye ukafiri na wengi wao baadaye 
kujaribu kuchanganya na Ukweli Aliouteremsha Allaah 
(Subhaanahu wa Ta’ala).

2. Washirikina na Makafiri walioabudia masanamu badala ya 
Allaah.

Baadaye al-Imaam ash-Shaafi’iy alisema kwamba Allaah 
(Subhaanahu wa Ta’ala) Amewaokoa wanaadamu wote kwa 
kumleta wa Mwisho katika Mitume, na kumshushia Kitabu 
Chake, ili kwamba huenda wakapokea kupitia kwake, njia ya 
kuondokana na upofu wa ukafiri kwenda nuru ya uongofu:


{{Kwa hakika wale wanaoyakanusha mawaidha yanapowajia 
(Tutawaadhibu). Bila shaka hicho ni Kitabu kihishimiwacho.


Haitofikia batili (Kitabu hichi) toka mbele yake wala nyuma 
yake, kimeteremshwa na Mwenye hikima, Ahimidiwaye}} 
[41:41-42]




Baadaye al-Imaam ash-Shaafi’iy aliendelea kujadili kwa undani 
hadhi ya Qur-aan ndani ya Uislamu na matamko yake mengi 
kuhusu nini Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala) Ameruhusu na 
kuzuia, vipi mwanaadamu amuabudu Allaah (Subhaanahu wa 
Ta’ala), malipo ya wale wenye kumtii Yeye; adhabu kwa wale 
Wanaomtii Yeye na namna Alivyowaangamiza kwa kuwapa 
habari za waliotangulia.


Baadaye, al-Imaam ash-Shaafi’iy alieleza kwamba wanafunzi 
wanaotafuta elimu ya Kiislamu wajifunze mengi ndani ya Qur-
aan na sayansi zake, kadri watakavyoweza; na kwamba pale nia 
zao zitakapokuwa safi, kwa pamoja wanaweza kunukuu aya 
zake na kufahamu maana yake kutokana nazo.


Mwisho wa utangulizi wake wa ar-Risaalah, al-Imaam ash-
Shaafi’iy alisema: “Hakuna tatizo litakalomshambulia miongoni 
mwa wafuasi wa Dini ya Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala) 
isipokuwa kwamba kutakuwa na muongozo ndani ya Kitabu cha 
Allaah kuonesha njia sahihi. Kwani, Allaah, Mtukufu Aliye Bora, 
Amesema:

{{Kitabu Tulichokiteremsha kwako ili uwatoe watu katika giza 
uwapeleke katika nuru, kwa idhini ya Mola wao, uwafikirishe 
katika njia ya yule Mwenye kushinda (na) Mwenye kusifika 
(Naye ni Mwenyezi Mungu)}} [14:1]


Na pia Amesema:


{{(Tuliwaleta) Kwa Ishara zilizo wazi na kwa Vitabu. Na 
Tumeku te r emsh i a mau i dha i l i uwaba i n i s h i e wa tu 
yaliyoteremshwa kwao, na ili wapate kufikiri}} [16:44]


Na pia Amesema:


{{Kwa hakika Mwenyezi Mungu Anaamrisha uadilifu, na kufanya 
ihsani, na kuwapa jamaa (na wengineo); na Anakataza uchafu 
na uovu, na dhulma. Anakunasihini ili mupate kufahamu 
(mfuate).}} [16:90]




Na:


{{Na namna hivi Tumekufunulia Wahyi kwa amri Yetu. Ulikuwa 
hujui Kitabu ni nini wala imani; lakini Tumefanya Kitabu hiki 
(Qur-aan) ni nuru, ambayo kwa (nuru) hiyo Tunamwongoza 
Tumtakaye katika waja Wetu. Na kwa yakini wewe unaongoza 
katika njia iliyonyooka.}} [42:52]


Baadaye inafuatia Sura kuhusu al-Bayaan[53] ambapo neno hili 
linatafsiriwa kama ni neno la kisheria, na baadaye likagaiwa 
kwenye mafungu, kwenye kueleza katika njia ambazo 
uteremsho wa Qur-aan linamaanisha masuala yenye mnasaba 
wa kisheria. Mafungu hayo yapo matano:


1)     Yale ambayo Allaah Ametolea maamuzi kama ni kifungu cha 
sheria mahsusi kisichohitaji maana nyengine zaidi ya 
tafsiri yake halisi (literal). Fungu hili la al-Bayaan 
halihitaji ufafanuzi mwengine zaidi ya Qur-aan wenyewe.


2)     Yale ambayo inayataja Qur-aan ambayo yanaweza kutolewa 
maana katika njia tofauti, na yale ambayo Sunnah imetoa 
maelezo ya kuweka wazi, ipi iliyokusudiwa.


3)     Yale ambayo yameelezwa bayana kuwa yana ulazima, na 
yale Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), 
ameeleza kwa matamshi ya vipi, kwanini, ni juu ya nani, 
na wapi kutumika na wapi kutotumika.


4)     Yale ambayo yameelezwa na Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi 
wa aalihi wa sallam), lakini hayakutajwa ndani ya Qur-
aan. Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala) Ameamrisha ndani 
ya Qur-aan kwamba atiiwe Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi 
wa aalihi wa sallam) na amri zake zikubaliwe. Hivyo 
yanayotamkwa kutoka mamlaka ya Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), yanatambulika kuwa 
ni mamlaka ya Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala).


5)     Yale ambayo yanahitaji viumbe Wake kutafuta kupitia 
Ijtihaad. Hii ni Qiyaas. Kwa mujibu wa al-Imaam ash-
Shaafi’iy, Qiyaas ni utaratibu wa kufikia ufumbuzi wa 
kisheria kwa msingi wa ushahidi (hukumu zilizowahi 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1


kutolewa kabla na kukubaliwa) ambapo hutumika hoja 
maarufu au sababu inayofaa.


Al-Imaam ash-Shaafi’iy kisha aliendelea kuelezea mafungu haya 
matano kwenye sura tano tofauti, akitoa mifano na ushahidi wa 
kila moja. Hivyo, ar-Risaalah hiyo ilikuwa na sura zifuatazo:-


◦ Aya za Jumla zil izoteremshwa ndani ya Qur-aan 
zinakusudiwa kuwa na mambo ya ujumla ‘Aam, lakini yamo 
pia Mahsusi Khaasw.

◦ Aya za Jumla zilizo Wazi za Qur-aan ambazo zinaonesha 
kuwa ni Jumla lakini zinadhamiriwa kuwa Mahsusi moja 
kwa moja.

◦ Fungu la al-Bayaan ndani ya Qur-aan kwa utaratibu ambao 
maana inadhihirishwa kwa kutumia maneno au aya 
nyengine.

◦ Fungu la al-Bayaan ndani ya Qur-aan kwa utaratibu wa 
maneno, ambao unaonesha zaidi maana iliyofichikana al-
Baatwin kuliko maana iliyo wazi adh-Dhwaahir.

◦ Yale, ambayo Qur-aan yaliteremshwa kama ni Jumla lakini 
Sunnah ikatanabahisha kuwa yana maana Mahsusi.

Katika Sura iliyotajwa hapo juu, al-Imaam ash-Shaafi’iy alieleza 
uhalali wa Sunnah kama ni ushahidi na hadhi yake ndani ya dini. 
Kwa sababu hii, baadaye alihitimisha sura zifuatazo:-

◦ Wajibu uliowekwa na Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala) ndani 
ya Qur-aan kufuata Sunnah ya Mtume Wake.

◦ Amri ya Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala) Akiamrisha utiifu 
kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), 
yote yanajumuisha kuwa ni utiifu Kwake na amri 
zilizotolewa zenye kujitegemea.

◦ Masuala ambayo Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala) 
Ameamrisha utiifu kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa 
aalihi wa sallam).



◦ Namna Allah (Subhaanahu wa Ta’ala) Alivyoweka wazi 
kwamba Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) 
amelazimika kufuata yale yaliyoteremshwa kwake na kutii 
chochote atakachoamrishwa na Allaah (Subhaanahu wa 
Ta’ala), na kwamba Allaah Atamuongoza yeyote 
anayemfuata Yeye.

Ndani ya Sura hii, al-Imaam ash-Shaafi’iy amethibitisha kwamba 
sehemu ya Sunnah za Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi 
wa sallam) zimejadiliwa na kuhusishwa na Qur-aan, wakati 
sehemu nyengine zimeeleza masuala yaliyohusika, ambayo 
hakuna maandiko yanayonasibiana nayo ndani ya Kitabu. Al-
Imaam ash-Shaafi’iy pia ameonesha kwamba Sunnah ipo huru 
na Qur-aan, na kunukuu ushahidi ili kuwakosoa wale ambao 
hawakubaliani naye kwenye suala hilo. Kisha akasema: 
“Nitafafanua yale ambayo nimekwisha yaeleza kuhusu Sunnah, 
(kama) ni sehemu ya Qur-aan au sheria nyengine kwa mambo 
ambayo hayakubainishwa humu, pia hili litapambanua yale 
niliyojadili hapo juu, Allaah Akipenda. Kwanza, nitazungumzia 
Sunnah kwa mujibu wa Kitabu cha Allaah, kwa kutumia, njia ya 
kurasa za Qur-aan zenye kutengua al-Naasikh na kutenguliwa 
al-Mansuukh. Baada ya hapo, nitabainisha Fardh-wajibu (ndani 
ya Qur-aan) na kwa mnasaba wake Sunnah; Fardh-wajibu 
zilizotolewa kwa maneno ya Jumla ambayo Mtume (Swalla 
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) amefanya Mahsusi kupitia 
kwake kufafanua maelezo kuhusiana na vipi na wapi; maandiko 
ya Jumla ambayo yalikusudiwa kueleweka kama ni Jumla, na 
maandiko ya Jumla ambayo yalikusudiwa kueleweka kama ni 
Mahsusi, na mwisho; Sunnah ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi 
wa aalihi wa sallam) ambayo hakuna maandiko ya juu kutoka 
Kitabu cha Allaah.”


Baadaye inafuata sura iliyoitwa, “Asili ya Kutengua na 
Kutenguliwa”; ambayo inaeleza kwamba Allaah (Subhaanahu wa 
Ta’ala) Ametumia utenguzi kuifanya (Shariah) nyepesi na yenye 
kubadilika zaidi. Sura hii pia inabainisha kwamba aya ya Qur-
aan inaweza tu kutenguliwa kwa aya nyengine ya Qur-aan; na 
kwamba Sunnah inaweza tu kutenguliwa kwa Sunnah nyengine.




Kisha akajadili kwa pamoja; kutengua na kutenguliwa. Ambazo 
zinabainishwa ndani ya sehemu ya Qur-aan, na ndani ya 
sehemu ya Sunnah.


Baada ya hapo inabainishwa kuhusu Fardh-wajibu wa Swalaah 
na maelezo ndani ya Qur-aan na Sunnah kuhusiana na wale 
ambao wanaweza kuwa na udhuru wa kutoiswali, na wale 
ambao Swalaah haikubaliki kwa sababu ya kitendo kiovu 
ambacho huenda wamekitenda.


Kisha, al-Imaam ash-Shaafi’iy ameandika Kutengua na 
Kutenguliwa ambazo zinatajwa ndani ya Sunnah na al-Ijmaa’,


◦ Zile za Fardh-wajibu ambazo Allaah Ameziweka ndani ya 
maandiko ya Qur-aan.

◦ Zile za Fardh-wajibu zilizowekwa ndani ya maandiko ya 
Qur-aan ambapo pia Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa 
aalihi wa sallam) amezijadili ndani ya Sunnah.

◦ Zile Fardh-wajibu zilizowekwa ndani ya maandiko ya Qur-
aan ambapo Sunnah imebainishwa kuwa zilikusudiwa 
kutumika Mahsusi.

◦ Zile Fardh-Wajibu kwa jumla zilizo wazi na kukusudiwa 
kuwa ni lazima, na ambapo Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi 
wa aalihi wa sallam) ametoa maelezo ya namna ya 
kuzitekeleza, mfano Swalaah, Hajj, Zakaah, idadi ya wake, 
mwanamke ambaye haruhusiki kuolewa, na kizuizi cha mlo 
wa siku (dietary).


Kwenye sura inayofuata, amejadili kuhusu dosari ndani ya 
Hadiyth, na kueleza kwamba mgongano baina ya Hadiyth 
unaweza kutokea kwa sababu zilizo nyingi. Ameendelea kueleza 
baadhi ya sababu hizi. Kwa mfano, mgongano unaweza kutokea 
kwa sababu Hadiyth moja imetenguliwa na nyengine, au kwa 
sababu ya makosa yaliyotokea ndani ya upokezi wa Hadiyth 
hiyo. Ameelezea makosa ambayo huenda yamesababisha 
migongano ndani ya Hadiyth, na sababu nyenginezo nyingi 
zilizopelekea migongano kama hiyo. Kisha amezungumzia aina 
tofauti za uzuiaji, na kueleza kwamba baadhi ya Hadiyth 
zinabainisha nyengine.


 



Al-Imaam ash-Shaafi’iy pia ameweka sura kuhusu elimu, na 
kueleza kwamba kuna aina mbili za elimu. Ya kwanza; ni aina ya 
elimu maarufu ambayo hakuna uwezekano wa kutoifahamu kwa 
mtu mzima na mwenye akili timamu. Elimu yote ya aina hii 
inawezekana kupatikana na kutajwa ndani ya maandiko ya Qur-
aan, na kila Muislamu anaelewa yote hayo kwa sababu 
imeteremshwa kwake Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi 
wa sallam) kwa kila kizazi kilchotangulia. Hakuna (mjadala) 
kuhusiana na usahihi wa elimu hii, na wote wanakubali kwamba 
ni lazima. Hakika, asili ya elimu hii ni kwamba, hakuna 
uwezekanao wa kuwepo makosa katika kufika kwake au 
kutafsiri.


Aina ya pili ya elimu ni ya maelezo yanayotokana na mzizi wa 
ulazima, na sheria mahsusi zinazotokana nazo. Hizi hazijatajwa 
ndani ya maandiko ya Qur-aan, na nyingi katika hizo hazitajwi 
ndani ya maandiko ya Sunnah achilia mbali kutokana na 
mapokezi ya mmoja-pekee, Ahad.


Hivyo, al-Imaam ash-Shaafi’iy ametoa utangulizi wa somo jipya, 
upokezi wa mmoja-pekee, Khabar al-Waahid. Al-Imaam ash-
Shaafi’iy baadaye akaeleza nini kinachokusudiwa kwa neno hili, 
na masharti ambayo yataitambua kama ni upokezi au sio 
upokezi wa aina ya mmoja-pekee. Tofauti baina ya kiapo na 
habari, Shahaadah na Riwaayah, imeelezwa. Ama kwa masuala 
ambayo yanaweza kukubalika kupitia upokezi wa mmoja-pekee, 
na kwa zile ambazo Khabar al-Waahid haitoshi peke yake.


Baadaye, al-Imaam ash-Shaafi’iy amejadili hadhi ya Khabar al-
Waahid, na kama habari hizo zinaweza kutumika kama ni 
ushahidi. Hitimisho lake, linakubalika kwa hoja zilizo nzuri na 
makini, ni kwamba; hakika zinaweza kutumika. Hivyo, al-Imaam 
ash-Shaafi’iy ametangulia katika kufuta mashaka yote 
yaliyokuzwa na wanaompinga kwenye suala hili.




Sura zifuatazo zinafuatia:-


◦ Kuhusu al-Ijmaa’. Maana yake, na nafasi yake kisheria.
◦ Kuhusu al-Qiyaas. Maana yake na asili, kuhitajia kwake, 

aina ya Qiyaas, na nani mwenye na asiye na uwezo wa 
kuitumia.

◦ Kuhusu Ijtihaad: Kwanza namna ilivyoegemezwa kwenye 
Qur-aan, na baadaye kwenye Sunnah, (sura) inahusisha 
Ijtihaad sahihi na isiyo sahihi.

◦ Kuhusu Istihsaan; Hiari ya Mwanachuoni: ash-Shaafi’iy 
alikuwa ni mwangalifu kueleza kwamba Muislamu yeyote 
haruhusiwi kuitumia al-Istihsaan kwa lengo la kuingilia/
kukosoa Hadiyth, wala hakujaribu kutamka hukumu yeyote 
ya kisheria isiyoegemezwa kwenye Qur-aan, Sunnah, al-
Ijmaa’ na al-Qiyaas. Pia alielezea tofauti baina ya al-Qiyaas 
na al-Istihsaan.

◦ Kuhusu kutokubaliana miongoni mwa Wanazuoni: al-
Imaam ash-Shaafi’iy ameeleza kwamba, kutokubaliana 
huku ni katika aina mbili; aina ambayo zinazuiwa na zile 
zisizozuiwa.


Aina ya kutokubaliana ambazo haziruhusiwi na zile kuhusiana na 
masuala ambayo Allaah Ametoa ushahidi ulio wazi ndani ya 
maandiko ya Qur-aan au Sunnah. Kutokubalina kwa aina 
ambazo zinaruhusiwa, inahusiana na masuala ambayo yanaweza 
kutafsiriwa kwa kutumia njia tofauti na zile ambazo kila 
mwanazuoni anatumia aina yake ya kutoa hoja. Al-Imaam ash-
Shaafi’iy kisha akatoa mfano wa aina zote, ametoa mifano ya 
masuala ambayo Maswahaba hawakukubaliana, kama vile 
‘Iddah, viapo na mirathi. Ndani ya sura hii, al-Imaam ash-
Shaafi’iy ametaja kitu kuhusiana na utaratibu wa kutumika hiari 
kwa maoni ya Maswahaba pale wanapohitalifiana.


Ar-Risaalah inahitimishwa kwa ufafanuzi wa mawazo ya ash-
Shaafi’iy kwenye “mafungu ya ushahidi” yaliyoelezwa hapo juu.


“Tunaegemeza hukumu zetu kimsingi kwenye Qur-aan na 
Sunnah iliyokubaliwa kuhusiana na yale ambayo hayana 
mgogoro, nasema: “Hii ndio hukumu yetu baada ya kusoma kwa 



pamoja maana zilizo wazi na zilizofichikana ndani ya maandiko.” 
Baadyae, kama inatubidi tunukuu kwenye Sunnah ambayo 
imesimuliwa na baadhi tu ya watu wachache na kuhusiana na ile 
ambayo hakuna makubaliano, tunasema: “Tunaikubali Hadiyth 
kama ilivyo, lakini tupo makini kwamba yawezekana kuwepo 
makosa yaliyofichikana ndani ya wasimuliaji.” Baadaye, 
tutanukuu kwenye al-Ijmaa’ kisha kwenye al-Qiyaas. Qiyaas ni 
dhaifu kuliko Ijmaa’ na inatumika pale tu inapohitajika, 
kwasababu sio halali kuitumia al-Qiyaas wakati kuna mapokezi 
kuhusiana na suala linalojadiliwa.”


Kutoka kwenye maandiko ya al-Imaam ash-Shaafi’iy, 
tunatambua vyanzo vya Maarifa ya Sheria za Kiislamu 
yalivyokubaliwa, na vile ambavyo vilisababisha kutokubaliana 
kwa wakati huo.


Vyanzo ambavyo vilikubaliwa vilikuwa ni: Kwa ujumla ni Qur-
aan na Sunnah.


Vyanzo ambavyo vilihusiana na kutokubaliana vinajumuisha 
Sunnah yote kwa pamoja, na baadhi ya mapokezi Khabar al-
Waahid (ambayo al-Imaam ash-Shaafi’iy ameitaja kama ni al-
Khaaswah) mahsusi. Lakini mchango wa al-Imaam ash-Shaafi’iy 
ulikuwa kwamba, alichunguza masuala haya mawili kwa pamoja 
ndani ya ar-Risaalah na ndani ya Jima’ al-‘Ilm.


Masuala mengine ambayo yalihusiana na kutokubaliana yalikuwa 
ni:-


1.     Al-Ijmaa’: Kulikuwepo kutokubaliana kuhusiana na uhalali wa 
matumizi yake kama ni ushahidi kuhusiana na aina 
tofauti za al-Ijmaa’. Ijmaa’ ya nani ikubalike kama 
ushahidi, masuala ambayo al-Ijmaa’ inaweza 
kutambulika kama ni ushahidi; na namna jamii 
inavyoweza kutanabahishwa kwamba kuna Ijmaa’ 
kwenye suala mahsusi.


2.     Al-Qiyaas na al-Istihsaan: Kulikuwa na mgogoro kuhusiana 
na maana ya tafsiri hizo, asili yake, uhalali wa 



matumizi yake kama ni sheria, uwezekano na 
utaratibu wa kuzitumia, na ama vitendo vya 
Maswahaba vinaweza kutambulika kama ni Qiyaas 
au Istihsaan.


3.     Pia kulikuwa na kutokubaliana kulikokuwa bayana kuhusiana 
na uhalisi wa amri za Qur-aan na uzuiaji, maana 
zake na athari zake kwenye kanuni nyengine, 
hukumu za Fiqh. Tunaweza kutambua kwamba 
katika kipindi hichi, Maimamu Wanne wa Sunni 
hawakutumia maana ya maneno yaliyojifunga 
kama vile Tahriym “uzuiaji”, al-Ijaab “uwajibu”, 
n.k. Kwani maneno haya hayakutumika kwenye 
misamiati yao. Isipokuwa aina hii ya maneno ya 
kisheria yalijitokeza baadaye, kama Ibn Qayyim 
alivyoeleza.[54]


4.     Vyanzo vyengine vya Maarifa ya Sheria za Kiislamu ambavyo 
vina tofauti, (ilikuwa) ni mara chache kujadiliwa 
kwenye kipindi cha wanazuoni wa mwanzo. Kwa 
mfano, kama maneno ya al-‘Urf, al-‘Aadah na al-
Istis-haab yalikuwa sio sehemu ya misamiati yao.


[53] Ndani ya utangulizi wa tafsiri ya ar-Risaalah, Profesa 
Maajid Khadduuri anajadili maana ya al-Bayaan, na 
kunukuu tafsiri zilizotolewa na wanazuoni wa kuheshimika. 
Profesa Khadduuri ameandika:-


“Wengine wanasema, ina maana tu ya uteremsho 
unaojumuisha vifungu vya kisheria: Wengine wanajadili 
kwamba sio tu ni uteremsho, lakini pia kuwaweka wazi. 
Ash-Shaafi’iy, hata hivyo, anaonekana kutilia mkazo 
maudhui ya kisheria ya vifungu kwa hoja za kwamba 
mawasiliano yote ya Qur-aan yapo wazi, ‘ingawa baadhi 
yake yapo kwa ukali kuliko mengine’ na kwa wale tu 
wasiojua lugha ya Kiarabu yanakuwa baadhi ya 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1


mawasiliano yanaonekana kuwa hayapo wazi kuliko 
mengine.”


Kiuhakika, neno al-Bayaan linatafsiriwa na Profesa 
Khadduuri kama “uteremsho ulio bayana”. Angalia, 
Khadduuri, Islamic Jurisprudence (Maarifa ya Sheria za 
Kiislamu), Iliyochapishwa na Johns Hopkins Press, uk. 
32-33.

[54] Ibn Qayyim, I’laam al-Muwaqqiy’in, I, uk.32.

20-Uswuul Al-Fiqhi Baada Ya Al-Imaam 
Ash-Shaafi’iy

Sura Ya Tano


Uswuul Al-Fiqhi Baada Ya Al-Imaam Ash-Shaafi’iy


Ar-Risaalah ya Al-Imaam ash-Shaafi’iy ilihodhi masomo ya 
Maarifa ya Sheria za Kiislamu pale tu ilipoanza kutoka. Hakika 
matokeo yake ni kwamba; wanazuoni walijigawa kwenye 
makundi mawili. Kundi la kwanza ambalo ni wengi wao ni Ahl al-
Hadiyth, waliikubali, na waliitumia kwa kuitetea elimu ya 
Shaafi’iy katika Maarifa ya kisheria. Kundi jengine, ambalo hata 
hivyo, walikataa mengi yaliyokuwemo humo, na walijaribu 
kubadilisha chochote ambacho kazi ya al-Imaam ash-Shaafi’iy 
iligongana na taratibu zao na mwendo wao, kabla haijapata 
nafasi (ar-Risaalah) ya kuwashajiisha watu. Wajumbe wa kundi 
hili wengi wao hakika walitokana na Ahl ar-Rai’iy, ambao wote 
hao walikuwa hawakubaliani na chochote, takriban mambo yote 
aliyoandika al-Imaam ash-Shaafi’iy.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1


Ibn al-Nadiym ametaja vitabu ambavyo vimeandikwa kwenye 
somo la Uswuul al-Fiqh baada ya ar-Risaalah, vikiwemo an-
Naasikh wa al-Mansuukh na as-Sunnah cha al-Imaam Ahmad 
bin Hanbal (Amefariki mwaka 233 H). As-Sunnah, hata hivyo, ni 
kitabu kilichojikita zaidi kwenye Tawhiyd na itikadi za msingi za 
Uislamu “’Aqaaid” kuliko maarifa ya Sheria za Kiislamu. Kuna 
matoleo mawili ya kazi hii katika kuchapishwa, toleo kubwa ni 
lile lililochapishwa Makkah mwaka 1349 H; ambalo lina nakala 
za kurasa huko Dar-al-Kutub na Maktaba ya Dhwaahiriyyah - 
Egypt na Damascus zilizo halisi. Toleo dogo iliyochapishwa Cairo 
bila ya tarehe, inahusiana na itikadi za msingi za imani halisi za 
Sunni (Sunni Orthodoxy), au “Ahl as-Sunnah”.


Al-Imaam Ahmad pia ameandika kitabu cha Twa’at ar-Rasuul 
“Utiifu kwa Mtume”. Ibn al-Qayyim amenukuu kutoka kitabu 
hicho ndani ya kitabu chake cha I’laam al-Muwaqqi’iyn, na 
inaonekana kwamba amehodhi nakala yake. Juu ya hivyo, 
nimekitafuta kitabu hichi sehemu nyingi, lakini nimeshindwa 
kukiona. Kutoka kurasa zilizonukuliwa za kitabu cha Ibn al-
Qayyim, ni uwazi kwamba kitabu hicho hakika kilikuwa ni kitabu 
muhimu kwenye somo la Maarifa ya Sheria za Kiislamu, na 
utaratibu wa kushughulika na Sunnah. Inawezekana kuwa 
kimepotea baada ya wakati wa Ibn al-Qayyim, au kimetiwa 
jalada ndani ya kitabu chengine, au kurasa zake zimepotea hadi 
kuweza kupatikana baada ya kutafuta sana.


Vyanzo pia vimetaja kwamba Daawuud adh-Dhwaahiriy 
(Amefar i k i Mwaka 270 H. ) ameand ika kuhusu a l -
Ijmaa’ “Makubaliano” Ibtwaal at-Taqliyd “Katika Kuondosha 
Kunukuu Kusiko Halisi”, Khabar al-Waahid “Katika Usimuliaji wa 
mmoja-pekee”, al-Khuswuus wa al-‘Umuum “Katika Mahsusi na 
iliyo Jumla”, al-Mufassar wa al-Mujmal “Maneno Machache 
(lakini dhahiri) na ya Maelezo”, al-Kaafi fiy Muqabbalaat al-
Muttalibi, yaani al-Imaam ash-Shaafi’iy, “Katika kushindana na 
ash-Shaafi’iy”, Mas-alatun Khalafa Fihima ash-Shaafi’iy “Masuala 
Mawili Aliyotofautiana nayo pamoja na al-Imaam ash-Shaafi’iy”.




Wakati wa kipindi hichi “’Ulamaa” waliokubaliana na mafunzo ya 
fikra za al-Imaam Abuu Haniyfah walijitolea umakini wao katika 
kusoma ar-Risaalah ya ash-Shaafi’iy, vyote vyote; kwa lengo la 
kuziharibu yale wasiyokubaliana, na kutoa aina yao ya vyanzo-
utaratibu na Misingi ya Maarifa ya Sheria za Kiislamu kutoka 
kwenye kesi za kisheria Fataawa ya al-Imaam Abuu Haniyfah.


Kwa dalili hizi, wanazuoni wa Hanafi walitoa vitabu (vingi) 
tofauti. ‘Iysa bin Abbaan (Amefariki Mwaka 220 H.) ameandika 
Khabar al-Waahid, Ithbaat al-Qiyaas, “Kuthibitisha Mfanano al-
Qiyaas”, na Ijtihaad ar-Rai’, “Matumizi ya Hoja za Kisheria”.


Al-Barzai (Amefariki Mwaka 317 H.) ameandika Masaa’il al-
Khilaaf “Masuala ya Kutokubaliana”, ambacho kina nakala za 
kurasa 236 ndani ya Maktaba ya Zaytuunah huko Tunisia, 
nambari 1619.


Abuu Ja’far at-Twahaawiy (Amefariki Mwaka 321 H.) ameandika 
Ikhtilaaf al-Fuqaaha “Kutokubaliana kwa Wanazuoni”, ambacho 
kilifanyiwa ufupisho na Abuu Bakr al-Jassaas (Amefariki Mwaka 
370 H.). Kuna nakala ya kitabu huko Cairo. Kwa maelezo zaidi, 
rudia Fahrisi ya Ma’had al-Makhtuutat (1/329).[55]


Al-Karabiysi an-Najafi (Amefariki Mwaka 322) ameandika al-
Faruuq “Tofauti”, ambacho kina nakala za kurasa za Ahmad III 
na Fayd Allaah, Maktaba ya Istanbul.


Baadhi ya kazi zisizo na majina kwenye Maarifa ya Sheria za 
Kiislamu pia zilihusishwa kwa Ibn Sama’ah (Amefariki Mwaka 
233).[56]


Al-Kannani (Amefariki Mwaka 289) ameandika al-Hujjah fi ar-
Radd ’Ala ash-Shaafi’iy, “Ushahidi wa Kutokubaliana na Imaam 
ash-Shaafi’iy”.


‘Aliy bin Muussa al-Qurumi, dhehebu la Hanafi (Amefariki mwaka 
305) ameandika Maa Khalafa Fiyhi ash-Shaafi’iy al-‘Iraaqiyiin Fii 
Ahkaam al-Qur-aan” “Namna Ambazo ash-Shaafi’iy Alipingana 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2


na Wairaqi Kuhusu Tafsiri ya Kisheria ya Qur-aan”, Ithbaat al-
Qiyaas, al-Ijtihaad na Khabar al-Waahid.


Abuu al-Hassan al-Karkhi (Amefariki Mwaka 340) ameandika 
kitabu chake maarufu cha al-Uswuul “Vyanzo”, ambacho 
kilichapishwa pamoja na majumuisho ya vitabu vyengine nchini 
Cairo (hamna tarehe).


Abuu Sahl al-Nawbakhtiy (Amefariki mnamo mwaka 93 H.) 
akitokana na Imaamiyyah, ameandika Naqd Risaalat ash-
Shaafi’iy “Ukosoaji wa ar-Risaalah ya Shaafi’iy”, Ibtwaal al-
Qiyaas “Kuzikataa al-Qiyaas”, na ar-Radd ‘Ala Ibn ar-Rawandi Fi 
Ba’d Ara’ihi al-Uswuuliyyah “Kuziharibu Baadhi ya Mawazo ya 
Kisheria ya Ibn ar-Rawandi”. Ibn Junayn (Amefariki Mwaka 
347), anayetoka kundi la Zaydiyyah, ameandika al-Faskh ‘Alaa 
Man Ajaza al-Nasakh lima Tamma Shar’uhu wa Jalla Naf’uhu 
“Ubatilishaji wa Utenguzi ulioruhusiwa katika Sheria ambazo 
Zimekwishatenguliwa na Kuthibitishwa kuwa na Manufaa”, na al-
Ifhaam li Uswuul al-Ahkaam “Kuelewa Misingi ya Maarifa ya 
Sheria za Kiislamu.”


Wafuasi waliobobea Mafunzo ya al-Imaam ash-Shaafi’iy kwenye 
fikra za kisheria walitoa kazi zifuatazo:-


◦ Abuu Thawr (Amefariki mwaka 240) ameandika Ikhtilaaf al-
Fuqaaha “Kutokubaliana kwa Wanazuoni”.

◦ Abuu ‘Abd Allaah Muhammad bin Nasr al-Marwazi 
(Amefariki mwaka 294) pia ameandika kitabu katika somo 
hilohilo.

◦ Abuu Abbaas bin Surayj (Amefariki mwaka 305) ameandika 
kitabu akiwakataa wote wawili ‘Iysa bin Abbaan na 
Muhammad bin Daawuud adh-Dhwaahiriy kwenye masuala 
ambayo walipingana na al-Imaam ash-Shaafi’iy.

◦ Ibraahiym bin Ahmad al-Marwazi (Amefariki mwaka 340) 
ameandika Al-Umuum wa al-Khuswuus “Jumla na Mahsusi” 
na Al-Fuswuul fi Ma’rifat al-Uswuul.[57] Sura kuhusiana na 
Elimu ya Chanzo-Utaratibu wa Kisheria.

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3


Baadhi ya wanazuoni hawa, walijitolea fikra zao katika kutoa 
ufafanuzi wa ar-Risaalah ya ash-Shaafi’iy kama kwa Abuu Bakr 
as-Sayraafi (Amefariki mwaka 330). Abuu al-Waliyd an-Nisaburi 
(Amefariki mwaka 365 au 363), Abuu Bakr al-Jawzaqi (Amefariki 
mwaka 388) na Abuu Muhammad al-Juwayni, baba wa 
(anayejulikana na wengi) Imaam al-Haramayn, mwalimu kwa al-
Imaam al-Ghazzaali.


Ufafanuzi kwenye ar-Risaalah pia umedhaniwa kuwa ni kazi ya 
wanazuoni wengine watano, kwa majina ni: Abuu Zayd al-
Jazuuli, Yuusuf bin ‘Umar, Jamaal ad-Diyn al-Afqahsi, Ibn 
Fakiham na Abuu al-Qaassim ‘Iysa bin Naji. Hakuna kutokana na 
fafanuzi hizi, ambapo wanazuoni wamekuwa wakinukuu hadi 
baada ya karne ya saba, ndio wamepata nuru nyakati za leo.


Shaykh Mustwafa ‘Abdur-Razzaq,[58] ametaja kwamba maktaba 
ya wazi nchini Paris inashikilia nakala ya fafanuzi kutoka kwa al-
Juwayni kuhusiana na ar-Risaalah, na kunukuu baadhi ya 
sehemu hizo. Mimi, mwenyewe, nimejaribu kuzipata kurasa hizi 
nchini Paris, lakini nimeshindwa. Labda, zimewekwa pamoja na 
vitabu vyengine chini ya mada au jina tofauti. Huenda, njia 
pekee ya kuipata ni kuitafuta kwenye kurasa zote tofauti. 
Kwamba, hata hivyo, hiyo ni kazi inayotisha, kwani mchunguzi 
atahitaji kutumia muda wake mkubwa mno katika kukifanya 
kibarua hichi.


MAENDELEO YA USWUUL AL FIQH  
BAADA YA AL-IMAAM ASH-SHAAFI’IY

Yale tuliyoyataja hadi kufikia hapa yanaweza kutambulika kama 
ni maendelo. Kwani kimsingi ni mzunguko wa kukanusha, 
kukubali au kutoa maoni kuhusiana na ar-Risaalah na ukweli 
hauende le i mba l i za id i ya hapo . Pa le tu ta ra t ibu 
zinaposimamishwa, basi taratibu hizi zilizopatikana hadi mnamo 
mwa mwanzo wa karne ya tano H, ndipo inaweza kutambulika 
kuwa ni maendeleo yalio muwafaka kuanza kuchukua hatamu 
kwenye uwanja huo.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4


Wakati wa kipindi hichi, al-Qaadhi al-Baqillaani (Amefariki 
mwaka 402 H.) na al-Qaadhi ‘Abdul-Jabbaar al-Hamadan 
(Amefariki mwaka 415 H.) ameibeba kazi ya kuandika upya 
somo lote la mafunzo na misingi ya Maarifa ya Sheria ya 
Kiislamu – Chanzo na Utaratibu, au al-Uswuul.


Ndani ya kitabu chake cha al-Bahr, az-Zarkhasi ameandika “…
majaji wawili, Qaadhi wa Ahl as-Sunnah, Abuu Bakr Twayyib al-
Baqillani, na Qaadhi wa Mu’tazilah, ‘Abdul-Jabbaar, alikuja na 
kupanua kuhusiana na yale yaliyoandikwa, kutolea maelezo kwa 
yaliyokuwa huko kale ni kidogo kuliko na yanayoonekana, 
akatoa maelezo kwa yale yaliyotajwa kwa njia ya jumla, na 
kuondosha utata.”


Al-Qaadhi al-Baqillani alitunikiwa cheo cha Shaykh al-
Uswuuliyyiin[59] “Shahada ya Pili ya Wanazuoni wa al-Uswuul”, 
baada ya kuandika at-Taqriyb wa al-Irshaad “Ubainifu na 
Muongozo”. Kitabu hicho kimepotea kwa karne (zaidi ya moja), 
ingawa inawezekana kikatokea kwenye maandiko ya mjumuisho 
mmoja au mwengine. Katika kesi yeyote, wanazuoni wa al-
Uswuul waliendelea kunukuu ndani (ya hicho kitabu) hadi karne 
ya tisa AH.


Kwa sehemu yake, al-Qaadhi ‘Abdul-Jabbaar ameandika kitabu 
chenye jina la ama al-’Ahd “Maagano” au al-‘Amad “Nguzo” na 
kuandika ufafanuzi wake kuhusiana na hicho kitabu.


Imaam al-Haramayn (Amefariki mwaka 478 H) amefupisha 
kitabu cha al-Baqillaani cha at-Taqriyb wa al-Irshaad, ndani ya 
kitabu chenye jina la at-Talkhiys “Iliyofupishwa” au al-
Mulakhkhas “Ufupisho”, ambacho baadhi ya kurasa zake 
zimehifadhiwa ndani ya mjumuisho wa baadhi ya maandiko. 
Baadaye, wanazuoni wa Maarifa ya Sheria za Kiislamu walitumia 
fikra nyingi za al-Baqillaani kutoka kwenye kitabu chake.


Imaam al-Haramayn alitoa kelelezo cha kazi yake kwenye al-
Uswuul, al-Burhaan “Ushahidi”, kwenye kitabu cha al-Baqillaani 
cha at-Taqriib, ambapo humo imejumuisha matawi ya Uswuul, 
kilikuwa kipo huru na taratibu zake, na kikafuata ushahidi 
wowote uliopatikana.[60] Imaam al-Haramayn hakukubaliana na 
walimu wake (yaani al-Imaam al-Ash’ari na al-Imaam ash-

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6


Shaafi’iy) katika makala nyingi. Na kwamba wengi wa 
wanazuoni wake wa karibu kutoka kwenye mafunzo ya fikra za 
kisheria za ash-Shaafi’iy, walikataa ufafanuzi wake na wala 
hawakuitambua namna ilivyohitaji, ingawa sehemu kubwa 
wamekitumia ndani ya vitabu vyao.


Wanazuoni wawili wa Maliki, al-Imaam Abuu ‘Abdillaah al-Maziri 
(Amefariki mwaka 536 H.) na Abuu al-Hassan al-Abyari 
(Amefariki mwaka 616 H.) waliandika ufafanuzi kwenye al-
Burhaan, na mwanazuoni wa tatu wa ki-Maliki, Abuu Yahya, 
ameunganisha fafanuzi mbili hizo lakini bado, wanazuoni wote 
hawa watatu walichambua kwa pupa, kama sio kusikokuwa na 
haki, kwa Imaam al-Haramayn. Kwa sababu wa yale 
waliyoyatambua kuwa ni ujasiri katika kumkana al-Imaam al-
Ash’ari kwenye mambo asiyokubaliana pamoja nao na katika 
kumkana al-Imaam Maliki kwenye suala la al-Maswaalih al-
Mursalah. Imaam al-Haramayn aliongezea utangulizi kwa kitabu 
cha al-Imaam ash-Shaafi’iy ambacho kilizungumzia masuala 
yasiyopatikana ndani ya ar-Risaalah. Alianza kwa kujadili elimu 
ya vyanzo hivyo na dhana ambazo yeyote aliyependa kusoma 
sayansi yoyote kwa ndani, ni lazima asome. Alieleza kwamba 
vyanzo vya Uswuul al-Fiqh vilikuwa ni ‘Ilm al-Kalaam, lugha ya 
Kiarabu na Fiqh. Baadaye, alijadili kuhusu hukumu ya kisheria, 
wajibu na uwezo. Akijadili kwa undani, masuala yanayohusiana 
na sayansi tofauti, na kueleza yale ambayo yanaweza kueleweka 
kwa hoja. Na ambayo kwa dini, masuala yote hapo juu 
yanafanya utangulizi wa mjadala wa neno la al-Bayaan “Tamko 
lililo dhahiri”, mada ambayo al-Imaam ash-Shaafi’iy alianza nayo 
kwenye ar-Risaalah.


Hata hivyo, ni uwazi ulio dhahiri, pale tunapoona namna Imaam 
al-Haramayn alivyojadili mada ya al-Bayaan na kwa mada 
nyengine, ametaja ndani ya ar-Risaalah, kwamba al-Imaam al-
Haramayn ametafsiri misamiati ya maneno; ikiwemo al-Bayaan 
kwa vizuri zaidi kuliko al-Imaam ash-Shaafi’iy alivyofanya. 
Alilitafsiri, akaelezea sifa zake, akataja kutokubaliana kuhusiana 
nayo, na akaweka mafungu yake tofauti. Pia alijadili jambo 
jengine ambalo al-Imaam ash-Shaafi’iy hakulijadili, Taakhiyr al-
Bayaan ilaa Waqt al-Hajah “Kuiakhirisha al-Bayaan hadi muda 
utakaotakiwa”, na kuhusu kutokubaliana nayo. Baadaye katika 



kujadili mafungu tofauti ya al-Bayaan, alikariri kwa mara 
nyengine mafungu matano ambayo aliyataja al-Imaam ash-
Shaafi’iy, akawakilisha maoni ya Abuu Bakr Daawuud adh-
Dhwaahiriy kwenye mada hiyo, na baadaye akataja mafungu 
mengine ya al-Bayaan ambayo wanazuoni wengine walishauri.


Imaam al-Haramayn alishikilia ushauri wa kwamba al-Bayaan 
ina maana ya ‘ushahidi’, ambayo ina aina mbili: ‘Aqli “akili” na 
Sami’i “kupokea”. Msingi wa ushahidi wa “kupokea” ni Qur-aan 
iliyo na miujiza na kwamba; namna ukaribu wa ushahidi ulivyo 
kwa Qur-aan, ndivyo inavyotengeneza sheria/hukumu ya 
kufuatwa. Matokeo yake ni kwamba; mfuatano wa protokoli 
katika ushahidi wa “kupokea” ni: Qur-aan, Sunnah, al-Ijmaa’, 
Khabar al-Waahid na al-Qiyaas.


Baadaye alijadili kuhusu lugha, na kueleza kwamba, wanazuoni 
wa Maarifa ya Sheria za Kiislamu wamejadili kuhusu elimu ya 
lugha, kitu ambacho wanazuoni wa Kiarabu wamekiacha, kama 
vile Awaamir “Amri”; Nawaahi “Makatazo”, na al-‘Umuum wa al-
Khuswuus “Jumla na Mahsusi” ambayo al-Imaam ash-Shaafi’iy 
amejadili.


Kwenye mjadala wa mada ya elimu ya lugha, ametaja baadhi ya 
mawazo ya al-Baqillaani ambayo yanaonesha wazi kwamba al-
Baqillaani tayari amekwishaunganisha mambo haya, kwa 
taratibu za al-Imaam ash-Shaafi’iy.


Pale al-Imaam al-Ghazzaali alipokuwa mwanafunzi wa al-
Haramayn, ilikuwa ni asili tu kwamba, amesukumwa na yeye. 
Ukweli ni kwamba, al-Imaam al-Ghazzaali ameandika vitabu 
vinne kwenye somo la al-Uswuul. Kazi ya mwanzo kati ya hizi 
ilikuwa al-Mankhuul “Mchakato”, toleo la ukubwa na wa wastani, 
iliyoandikwa kwa (ajili ya) wanaoanza na wanaonyanyukia 
kwenye kusoma al-Uswuul. Cha pili katika kitabu, hakuna 
kinachojulikana isipokuwa kwamba ilinukuliwa kwenye al-
Mustwasfaa,[61]na kwamba mada yake ilikuwa Tahdhiyb al-
Uswuul “Ustaarabu wa al-Uswuul”. Kitabu cha tatu kina jina la 
Shifa’ al-Ghaliyl fiy Bayaan ash-Shibh wa al-Mukhayyal wa 
Masaalik at-Taliyl, na kilifanyiwa uhariri na kuchapishwa nchini 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7


Baghdad mwaka 1390/1971. Mkusanyiko wake (encyclopedia) 
wa Shari’ah Chanzo-Utaratibu. Kitabu chake cha nne kwenye 
mada hiyo, na neno lake la mwisho, kilikuwa ni al-Mustwasfaa, 
ambacho kilichapishwa mara kadhaa nchini Misr na kwengineko. 
Hakika, hii ni kazi aliyoiandika baada ya kukaa mafichoni 
akifanya uchunguzi.[62]


Al-Imaam alianza kitabu chake kwa utangulizi ambapo aligusa 
takriban dhana zote za Aristotle, somo ambalo daima alikuwa 
akilipenda. Baadaye aliandika kuhusu ‘Hadd’ “Adhabu 
zilizotajwa”, kuhusu masharti ambayo ni lazima yatimizwe kabla 
ya kutendewa kazi, na kuhusu aina tofauti za Huduud. Baadaye 
alijadili kuhusu Daliyl “Ushahidi” na aina zake tofauti.


Kwa nukta hii ndani ya kitabu chake, al-Imaam al-Ghazzaali 
aliendelea kujadili pembe nne za kazi yake, mada ambazo 
zimekamata kila kitu ndani ya uwanja wa al-Uswuul, na ambazo 
mwalimu wake, Imaam al-Haramayn na waliomtangulia, kama 
vile al-Baqillaani, walijishughulisha nazo zaidi. Kwa vile mwalimu 
wake, alikuwa na maoni yake ambayo yalitofautiana na yale ya 
al-Imaam al-Ghazzaali alishikilia mawazo ambayo yapo tofauti. 
Kama ya waliomtangulia na kama ilivyo kawaida, wakati wa al-
Imaam al-Ghazzaali kulikuwepo na wale waliokubaliana na 
mawazo yake na wale wasiokubaliana.


Haya ndio yalikuwa ni maendeleo muhimu yaliofanywa na 
wafuasi wa al-Imaam ash-Shaafi’iy ndani ya uwanja wa Uswuul.


Kundi la pili lililochangia kwenye maendeleo ya somo ni 
Mu’tazilah. Baada ya Qaadhi ‘Abdul-Jabbaar kuandika kitabu 
chake al-‘Amad au al-‘Ahd, na kuandika ufafanuzi wake 
uliokamilika kwenye kitabu hicho, alihifadhi baadhi ya mawazo 
ya al-Uswuul ndani ya mjumuiko wa k i tabu k ikuu 
(encyclopedia), baadhi ya sehemu zake ambazo zimepatikana na 
kuchapishwa chini ya mada ya al-Mughni “Maandiko” (volume) 
kumi na saba ya ‘encyclopedia’ hii yalitunukiwa kwenye masomo 
la al-Uswuul.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8


Kama alivyojihusisha Imaam al-Haramayn kwenye kitabu cha al-
Baqillaani, ndivyo Abuu al-Husayn al-Basri al-Mu’tazili (Amefariki 
mwaka 435 H.) alivyojihusisha na vitabu vya al-Qaadhi ‘Abdul-
Jabbaar, na kuandika ufafanuzi kwenye al-‘Amad/al-‘Ahd. Pale 
alipohisi kwamba ufafanuzi huu ulikuwa mkubwa, alikifupisha 
ndani ya kitabu chake maarufu cha al-Mu’tamad “Chenye 
Kutegemewa”, ambacho kimechapishwa na kinapatikana 
sehemu nyingi mno.


Wakati wa kipindi hichi, ash-Shaykh Abuu Ishaaq ash-Shiraazi 
(Amefariki mwaka 476 H.), ameandika vitabu vyake viwili al-
Lam “Nuru yenye Kung’aa” na at-Tabswiyrah “Uwongofu”, vyote 
ambavyo vimechapishwa.


Al-Qaadhi Abuu Yahya al-Farra’ al-Hanbali ameandika kitabu 
kwenye Uswuul chenye jina la al-‘Uddah fi Uswuul al-Fiqhi “Zana 
za Uswuul al-Fiqhi”, ambacho kilifanyiwa uhariri na kuchapishwa 
nchini Saudi Arabia 1400/1980.


Ibn ‘Aqil al-Baghdadiy, ambaye ni mwanazuoni mwengine wa ki-
Hanbali, ameandika al-Waadhwih Fiy al-Uswuul “Yaliyo Wazi 
Kwenye Uswuul”.


Abuu al-Khattaab ameandika kitabu chake maarufu, at-Tamhiyd 
“Dibaji”, ambayo ilifanyiwa uhariri hivi karibuni na kuchapishwa 
Makkah.


Miongoni mwa vitabu walivyoandika wanazuoni wa mafunzo ya 
mawazo ya kisheria ya Maliki kwa wakati huu ni ‘Uyuun al-
Adillah Fiy Masaa’il al-Khilaaf Bayna Fuqaaha al-Amswaar “Wingi 
wa Ushahidi katika Masuala yenye Mgongano Miongoni mwa 
Wanazuoni wa Fiqh wa miji”, kilichoandikwa na Ibn al-Qasswaar 
al-Baghdaadiy (Amefariki mwaka 398 H.), ambacho kina nakala 
mpya huko Chuo Kikuu cha al-Qarawiyyiin nchini Fez.[63] 
Mwanazuoni ash-Shiraazi anakitaja kuwa ni kitabu bora 
kilichowahi kuandikwa miongoni mwa wanazuoni wa Maliki 
kwenye mada ya tofauti za wanazuoni. Ibn al-Qasswaar pia 
aliandika Muqaddimah fiy Uswuul al-Fiqh “Utangulizi kwa Uswuul 
al-Fiqh”, ambacho kina makala yake katika Maktaba ya Chuo 
Kikuu cha al-Azhar.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9


Vitabu vya Shaafi’yyah, Hanaabila, Maalikiyyah na Mu’tazilah, 
vyote vilifuata mtindo kama huu, katika mtiririko wa sura zao na 
ufumbuzi wa masuala yao muhimu. Hatimaye mtindo uliokuja 
kugundulikana kwa jina la “Taratibu za Mutakallimuun”.


[55] Toleo la sehemu ya ufupisho wa Jassas wa kitabu hichi 
ulichapishwa nchini Pakistan na Islamic Research Institute-
Taasisi ya Uchunguzi wa Kiislamu-Mhariri wa toleo hiyo, 
hata hivyo amefanya makosa kuihusisha kazi hiyo moja 
kwa moja kwa Abuu Ja’far at-Twahaawiy.


[56] Angalia, Ibn al-Nadiym, Al-Fihrisi, uk. 284.


[57] Ibn al-Nadiym, Al-Fihrist, uk. 299.


[58] Angalia, ‘Abdur-Razzaaq, Tamhiyd li Taariykh al-
Falsafah, Cairo.


[59] Angalia, al-Quraffi, Nafaa’ii, I, uk. 149.


[60] Toleo safi la Al-Burhaan limechapishwa hivi karibuni 
huko Qatar.


[61] Angalia al-Ghazzaali, al-Mustwasfaa, I, uk. 187. Tafsiri 
iliyo nzuri kabisa kwa lugha ya Kiingereza ya al-
Mustwasfaa ya al-Ghazzaali ilifanywa na Dr. Ahmad Zaki 
Hammaad.


[62] Angalia ‘rejeo chini ya ukurasa’ nambari 61.


[63] Angalia Brockermann, Hati, II, uk. 963, no. 49.

21-Uswuul Al-Fiqhi: Majukumu Ya Wafuasi 
Wa Abuu Haniyfah Katika Uandishi Wa Al-
Uswuul

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9


MAJUKUMU YA WAFUASI WA ABUU HANIYFAH KATIKA 
UANDISHI WA AL-USWUUL.

Baadhi ya Wanahistoria wa Uswuul al-Fiqhi wametoa maoni 
kwamba al-Qaadhi Abuu Yuusuf na Muhammad bin al-Hassan 
wameandika kuhusu Maarifa ya Sheria za Kiislamu,[64]lakini dai 
hili halijathibitishwa.


Mwandishi wa Kashf adh-Dhwunuun[65] amenukuu ‘Ala’ pamoja 
na misemo ya ‘Ala’ ad-Diyn kutoka Mizaan al-Uswuul “Mizani ya 
Uswuul.”


Tambua ya kwamba Uswuul al-Fiqhi ni tawi la Uswuul ad-Diyn 
na kwamba utungaji wa kitabu chochote ni lazima uwe 
umeathirika na imani za mwandishi. Hivyo, kwa vile wengi wa 
waandishi wa Uswuul al-Fiqhi wametokana na Mu’tazilah wenye 
kutofautiana na sisi kwenye kanuni kuu, au kwa Ahl al-Hadiyth 
wenye kutofautiana na sisi kwenye masuala ya kina, hatuwezi 
kutegemea vitabu vyao.


Vitabu vya Wanazuoni wetu (wa Hanafi), hata hivyo, ni vya aina 
mbili. Aina ya mwanzo ni vile vitabu vilivyoandikwa kwa mtindo 
makini kabisa, kwa sababu waandishi wao walijua vyote viwili; 
kanuni na matumizi yake. Mifano ya aina hii, ni: Ma’khaadh ash-
Shar’ iy “Kuiendea Sharia’h” na al-J idaal “Mjadala”” 
vilivyoandikwa na Abuu Mansuur al-Maturidi (Amefariki mwaka 
333 H.)


“Aina ya pili ni ya kitabu kilichojadili kwa umakini kabisa pamoja 
na maana ya maneno na yaliyopangwa vizuri, kwa kuegemea 
mantiki za waandishi wao kwa kufikia suluhisho zenye maelezo 
kutokana na maana dhahiri za usimulizi. Hata hivyo, hawakuwa 
mahiri katika kushughulikia na nukta nzuri za al-Uswuul au 
masuala ya hoja safi. Matokeo ni kwamba waandishi wa aina ya 
pili walitoa mawazo kwenye kesi ambazo walikubaliana na wale 
waliopingana. Juu ya hivyo, vitabu vya aina ya mwanzo 
vilipoteza hadhi, ama kwa sababu vilikuwa ni vigumu kuvielewa 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2


au kwa sababu wanazuoni walikosa taratibu muafaka za kufanya 
kazi hii.”


Kuna mengi ambayo yanaweza kusemwa kuhusu usahihi wa 
tamko hili unavyofafanua maendeleo ya masomo ya Hanafi 
kwenye al-Uswuul, hata kama ilifanywa na mwanazuoni wa 
Kihanafi. Tamko hili, halifanyi lolote, kufikia karibu na ukweli wa 
kuelezea jukumu la Hanafiyyah kwenye maendeleo ya Uswuul 
al-Fiqhi. Kwenye kipindi cha mwanzo, wanazuoni hawa 
walijishughulisha zaidi kwenye kujadili masuala yaliyoletwa juu 
na al-Imaam ash-Shaafi’iy ndani ya ar-Risaalah yake kuliko 
kabla ya al-Imaam al-Maturdi, kama alivyofanya ‘Iysa bin 
Abbaan na wengine.


Wakati wa kipindi kinachofuata, mmoja miongoni mwao 
(ambaye) ni mwandishi mkubwa wa al-Uswuul alikuwa ni Abuu 
al-Hassan al-Karkhi (Amefariki mwaka 340 H). Kitabu chake 
kwenye al-Uswuul kinahusisha idadi maalum ya kurasa ambazo 
zilichapishwa na kitabu cha Abuu Zayd ad-Dabuzi, Ta’siys an-
Nadhwar “Kuanzisha Maoni”, ambacho kimechapishwa ndani ya 
matoleo kadhaa nchini Cairo.


Baadaye, Abuu Bakr al-Jassaas (Amefariki mwaka 370 H.) 
aliandika kitabu chake, Al-Fuswuul Fiy al-Uswuul kama ni 
utangulizi wa kitabu chake Ahkaam al-Qur-aan “Tafsiri za 
Kisheria za Qur-aan”.[66]Al-Fuswuul kimechunguzwa na 
kufanyiwa uhariri kwa ajili ya uchunguzi wa shahada ya tatu 
(doctoral thesis), na kilichapishwa hivi karibuni nchini Kuwait.


Maendeleo ya kweli ya maandiko ya ki-Hanafi kwenye somo la 
al-Uswuul, inawezekana kutambulika kuanza kwa al-Imaam 
Abuu Zayd ad-Dabuuzi (Amefariki mwaka 340) ambaye 
aliandika vitabu viwili muhimu kwenye mada. Taqwiym al-Adillah 
“Thamani ya Ushahidi”, vyote au baadhi yake ambavyo 
vimechunguzwa na kuhaririwa, lakini bado havijachapishwa, na 
Ta’siys an-Nadhwar[67]Abuu Zayd aliifanyia kazi vyema al-
Uswuul (kama) walivyofanya waliomtangulia, haswa kwa Al-
Karkhi na Al-Jassaas, lakini kwa tofauti ambazo aliupanua 
uwanja na kuuelezea kwenye maelezo ya kina zaidi, pia alifanya 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4


nukuu fupi fupi kwenye nukta ambazo Hanafiyyah (Mahanafi) 
walikubalina na kutokubaliana na wengine, kwenye masuala ya 
Uswuul.


Abuu Zayd alifuatwa na Fakhr al-Islaam al-Baydaan (Amefariki 
mwaka 482 H.) ambaye ameandika kitabu maarufu cha Kanz al-
Wuswuul Ilaa Ma’rifat al-Uswuul “Hazina ya Kuifikia Elimu ya 
Uswuul”, ambacho alijadili kuhusu Uswuul kwa jumla. Baadaye 
wanazuoni wa Hanafiyyah waliangalia kwa faida kubwa kwenye 
kitabu hicho na kuandika fafanuzi nyingi kwenye hicho kitabu, 
kilicho bora na muhimu zaidi, kilikuwa Kashf al-Asraar “Siri 
Zimefichuliwa” na ‘Abd al-Aziyz al-Bukhaariy (Amefariki mwaka 
830). Fafanuzi hii imechapishwa kwenye matoleo kadhaa 
yaliyofanyiwa uhariri kote kuwili, huko nchini Uturuki na Misr.


Vivyo hivyo, Shams al-Aimmah as-Sarkhaasiy (Amefariki mwaka 
423 H) ameandika Uswuul as-Sarkhaasiy , ambacho 
kimechapishwa ndani ya juzuu mbili nchini Misr. Kitabu hichi 
kinatambulika kuwa; kwa njia zote (kama ni) kitabu mbadala 
kwa kusoma kitabu cha Daabusi Taqwiym al-‘Adillah. Wanazuoni 
wa Hanafiyyah wa al-Uswuul wamechukua juhudi kubwa binafsi 
kwenye vitabu vya al-Bazdaawiy na as-Sarkhaasiy na 
wakajihusisha wenyewe kwenye kuvisomesha na kuvifafanua 
kwa muda mrefu.


Kutokana na hapo juu, ieleweke wazi kwamba maendeleo ya 
Uswuul al-Fiqhi, kama ni somo linalojitegemea, limekamilika, na 
kwamba hoja zake na mipaka ya elimu (parameter) zimetolewa 
tafsiri kwenye Karne ya tano AH. Hakika, kwa karne hiyo 
wanazuoni wa kila mafunzo ya fikra za kisheria wamerikodi 
tafsiri zao wenyewe na ufahamu wa Uswuul al-Fiqhi.


MTINDO WA WAFUASI WA AL-IMAAM ASH-SHAAFI’IY AU 
“MUTAKALLIMUUN”, NA WALE WA HANAFIYYAH (KI-
HANAFI).


Uandishi wa somo la al-Uswuul, kiujumla unafuatiwa moja kati 
ya mitindo ifuatayo. Wa kwanza ulikuwa ni mtindo wa ash-
Shaafi’iy au mtindo wa Mutakallimuun. Huu ulikuwa mtindo 



uliofuatwa na Shafi’iyyah, Malikiyyah, Hanaabilah na Mu’tazilah,
[68]na ilitambuliwa kama ni “Mtindo wa Mutakallimuun” kwa 
sababu waandishi wa vitabu vilivyoandikwa kwa mujibu wa 
mtindo huu, walizoea kuzitolea utangulizi pamoja na mijadala ya 
elimu ya sifa za Uislamu na masuala thabiti, kama vile al-Hasan 
na al-Qabiyh “Nzuri na mbaya”, Hukm al-Ashyaa Qabl ash-
Shar’iy “Hukmu Ya Masuala Kabla Ya Kuteremshwa Shari’ah”, 
Shukr al-Mun’im “Haja ya Shukrani Mtoaji”, na al-Haakim 
“Mmiliki wa Mamlaka” Sababu nyengine ya kubandikiwa “Mtindo 
wa Mutakallimuun” ni kwa matumizi ya mtindo wa kudhihirisha 
kwenye kutafsiri misingi ya utaratibu wa chanzo, kwenye 
kuangalia uhalali wa misingi hiyo, na katika kuzibatilisha kwa 
wale wenye mawazo yaliyotofautiana bila ya kutilia mkazo 
kwenye masuala na maelezo yenye kutokana na mzizi wa 
matumizi ya misingi hii.


MTINDO WA WANAZUONI WA KI-HANAFI WA AL-
USWUUL.


Mtindo wa Hanafi katika uandishi wa al-Uswuul ulihusisha katika 
kutafsiri misingi ya Uswuul kutoka kwenye maelezo ya masuala 
ya kisheria ambayo waliowatangulia wao kabla wamekwisha 
kuyajadili. Hivyo, msingi wa masomo yao ya al-Uswuul ni yale 
yaliyotolewa kutoka kwenye maelezo ya masuala ya kisheria 
yaliyokwishatatuliwa huko nyuma, na sio kwa njia nyengine ya 
mzunguko. Hivyo kwa mujibu wa mtindo huu, yule ambaye 
anasoma Uswuul al-Fiqhi, atakusanya maelezo ya masuala 
kuhus iana na ya le ambayo Ma imamu wa K ihana f i 
wamekwishatolea Fataawa, na baadae kuyapambanua. Kwa 
kupitia upambanuzi wake, ataamua msingi ambao Fataawa hizi 
zitatolewa.


Shah Waliyu Allaah ametoa mawazo:


“Nimeona kwamba, baadhi yao wamedai tofauti za baina ya 
Abuu Haniyfah na ash-Shaafi’iy zilizopatikana kwenye Uswuul 
zimetaja kitabu cha al-Bazdaawiy na kwengineko. Lakini, ukweli 
ni kwamba; Uswuul nyingi katika hizi zilikuwa zenyewe 
zimetolewa kutokana na matamshi tofauti ya kisheria ya 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5


Maimamu. Mawazo yangu kwenye suala hili ni kwamba, misingi 
hii ya al-Uswuul kama ni amri inayosema kwamba hiyo mahsusi 
“al-Khaasw” ni “Mubayyan”, na wala haihitaji kufuatwa kwa 
tamko la “Bayaan”, kwamba maelezo yaliyoongezwa kwa andiko 
linalohusisha kutengua “Naskh”, kwamba maarifa ya mambo 
mengi “al-‘Aam” ni kukataa maneno “Qatw’iy kama ilivyo 
mahsusi “al-Khaasw”; ya kwamba nambari halisi za wasimulizi 
haziwezi kuchukuliwa kama ni hoja kwa mujibu wa hiari Tarjiyh 
ya wazo la mmoja au mwengine na kwamba Hadiyth za yule 
ambae sio Faqiyh haihitaji kujipa tabu kuitumia kwenye kesi 
ambapo hakuna muafaka kwa hoja; kwamba hakuna uhalali wa 
fikra ya kuendelea kutoka sharti ya kabla “Shart” au wasifu 
“Wasf” kwenda kwenye toleo la kisheria; kwamba amri “al-Amr” 
kwenye maandiko, daima inaonesha wajibu wa kisheria 
“Wujuub”; na kuendelea mbele, zote hizi ni mifano kwa misingi 
iliyotumika kutoa hukumu za Maimamu. Hakika, hakuna 
usimulizi wenye maana wa kushauri kwamba Abuu Haniyfah au 
wafuasi wake wawili, Muhammad na Abuu Yussuf, walijifunga na 
chochote miongoni mwa misingi hii ya chanzo cha utaratibu. 
Kama ni hivyo, basi, misingi hii haina haja tena ya kuhifadhiwa 
na kutetewa kama walivyofanza al-Bazdaawiy na wengineo, 
kuliko wanavyofanza misingi ya upinzani”.[69]


SAYANSI YA USWUUL AL-FIQHI KIPINDI CHA KARNE YA 
SITA HIJRIYAH NA KIPINDI KINACHOFUATA.


Kutokana na kukusanywa pamoja mada kuu za somo hili, kwa 
mujibu wa mtindo wa Mutakallimuun, katika kazi kuu nne: Al-
Ahd, Al-Mu’tamad, al-Burhaan na al-Mustaswfa, wanazuoni 
wakuu wawili katika miongoni mwa Mutakallimuun walifupisha 
vitabu hivi vinne kwenye kazi yao wenyewe.


Wa mwanzo alikuwa ni al-Imaam al-Fakhr ad-Diyn ar-Raazi 
(Amefariki mwaka 606 H.), ambaye alifupisha kwenye kitabu 
chake cha al-Mahswuul “Kinachofikiwa na Kupatikana”, ambacho 
nilipata heshima ya kukichungua na kukifanyia uhariri. Kazi hii 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6


imechapishwa kwenye juzuu sita na Chuo Kikuu cha Imaam 
Muhammad bin Sa’ud, na hivi sasa kinachapishwa.


Wa pili alikuwa ni al-Imaam Swafiy ad-Diyn al-Amidiy (Amefariki 
mwaka 635 H.), ambaye alifupisha vitabu hivi vinne ndani ya 
kitabu chake al-Ihkaam Fiy Uswuul al-Ahkaam “Umakini kwenye 
Chanzo-Utaratibu wa Sheria” ambacho kimechapishwa huko 
Riyaadh, Cairo na kwengineko.


Vitabu hivi viwili ni vikubwa na uhakika ni rahisi kuvisoma na 
kuvielewa kuliko vyengine. Kati ya viwili, al-Mahswuul 
kimeandikwa kwa lugha nyepesi, na kina maelezo na ufafanuzi 
zaidi. Masahihisho na fafanuzi nyingi zimeandikwa ndani ya 
vitabu hivi viwili. Taaj ad-Diyn al-Armaawi (Amefariki mwaka 
656) amefupisha al-Mahswuul ndani ya kitabu chake cha al-
Haaswil “Toleo” ambacho kimefanyiwa uchunguzi na kuhaririwa 
kwa ajili ya uchunguzi wa shahada ya tatu (doctoral thesis) huko 
Chuo Kikuu cha Al-Azhar, lakini bado hakijachapishwa.


Al-Imaam ar-Raazi yeye mwenyewe pia amekifupisha ndani ya 
kitabu chenye jina la al-Muntakhab “Mateuzi” ambacho 
mwanazuoni mmoja anakifanyia uchunguzi na uhariri.


Al-Qaadhi al-Baydhwaawiy (Amefariki mwaka 685) amefupisha 
al-Haaswil ndani ya kitabu chake Minhaaj al-Wuswuul Ilaa ‘Ilm 
al-Uswuul “Namna ya Kuimudu Sayansi ya Chanzo-Utaratibu”; 
lakini ufupisho wake ulikuwa na vifupisho vingi mpaka kuwa 
kama fumbo, ni vigumu mno kuuelewa. Hivyo, wanazuoni wengi 
walichukua hatua ya kutoa fafanuzi kwenye kitabu hicho. 
Miongoni mwa fafanuzi hizo, kizuri chao ni kile cha al-Isnawi 
(Amefariki mwaka 772) ambacho kina jina la Nihaayat as-Su’l 
“Mwisho wa Maulizo”. Kitabu kilichokuwa macho ya wanazuoni 
ndani ya uwanja huu kwa muda mrefu, na bado wanazuoni wa 
Shafi’yah wanakitumilia.


Kitabu cha Al-Amidiy al-Ihkaam “Umakini” kilifupishwa na Ibn 
al-Haajib (Amefariki mwaka 645) wa fikra za kisheria za Maliki 
ndani ya kitabu chake cha Muntaha as-Su’l wa al-Amal Fiy 
‘Ilmay al-Uswuul wa al-Jidaal “Mwisho wa Sanyansi ya Maarifa 
ya Sheria za Kiislamu na Hoja”, ambacho ni maarufu miongoni 
mwa wafuasi wa al-Imaam Maalik.




Fafanuzi bora inayoweza kupatikana kwa kazi hii ni ile ya ‘Udad 
ad-Diyn (Amefariki mwaka 756), ambacho masahihisho na 
fafanuzi kadhaa zimeandikwa.


Vitabu vyote hivi vimeandikwa kwa kufuata mtindo wa 
Mutakallimuun, vikitoa tafsiri ya kanuni, kuelemea ushahidi juu 
yake, na kutafuta kuweza kubatilisha kwa njia hizi kwa wale 
wenye fikra pinzani, hadi kundi moja kati ya mawili yalikubali 
kushindwa. 
Wanazuoni wa Hanafiyyah wa Uswuul nao halkadhalika 
walijituma kwenye kusoma vitabu vya al-Baydhwaawiy na as-
Sarkhasi. Hali hii iliendelea kama ilivyo hadi mwisho wa karne ya 
sita na mwanzoni mwa karne ya saba H. Pale wanazuoni wa al-
Uswuul walipoanza kutumia mtindo mpya. Mtindo huu ulihusisha 
kuichangaya pamoja mitindo ya Mutakallimuun na wanazuoni wa 
Hanafiyyah ili kutoa vitabu vyenye mchanganyiko wa Uswuul 
kwa makundi mawili.


Kufuatia mtindo huu, Mudhwaffar ad-Diyn as-Sa’ati (Amefariki 
mwaka 694) aliandika Badi’i al-Nidhwaam al-Jami’i Bayna 
Kitabay al-Bazdaawi wa al-Ihkaam. Kitabu hichi ni kimoja 
miongoni mwa vinavyopatikana kwa kuchapishwa.


Sadi ash-Shari’ah (Amefariki mwaka 747) ameandika Tanq’iyh 
al-Uswuul “Kuisafisha al-Uswuul”, ambacho alifupisha al-
Mahswuul, Uswuul al-Bazdaawi na Mukhtasar bin al-Hajiyb. 
Baadaye aliandika fafanuzi kwenye kitabu chake mwenyewe 
chenye jina la at-Tawdhwiyh “Mbayana”, ambacho at-Taftazaani 
(Amefariki mwaka 792) amejumlisha fafanuzi nyembamba 
yenye jina la at-Talwiyh. Vitabu vyote vitatu; at-Tanqiyh, at-
Tawdhwiyh na at-Talwyih vinapatikana katika chapa.


Taj ad-Diyn as-Subkiy ni miongoni mwa wanazuoni wa 
Shafi’iiyyah ambaye ameandika kitabu chake maarufu, Jam’al al-
Jawaam “Mkusanyo wa Maarifa”. Kwenye utangulizi, ametaja 
kwamba amekusanya kazi yake kutokana na vitabu mia moja 
tofauti kwenye al-Uswuul. Wanazuoni wengi wameandika 
fafanuzi na kuweka rejeo (footnotes) kwa kitabu cha as-Subkiy. 
Kati ya hizi, labda fafanuzi iliyo muhimu zaidi na yenye 
kupatikana kwa mapana ni Sharh al-Jalaal al-Muhalliy, ambayo 



inabaki hadi leo kuwa ni msingi wa masomo ya al-Uswuul, 
haswa kwa wanazuoni wa Shafi’iiyyah (Ki-Shafi’iy).


Badr ad-Diyn az-Zarkhaasiy (Amefariki mwaka 794) pia 
ameandika ufafanuzi kwa jina la Tashriyf al-Masami’iy 
“Kuyaridhisha Masikio”, sehemu miongoni mwa hiyo ilichapishwa 
nchini Cairo ikiwa na rejeo za ash-Shaykh al-Muti’i (Amefariki 
mwaka 1354). Mmoja miongoni mwa wanafunzi wa Chuo Kikuu 
cha Imaam Muhammad bin Sa’ud amechunguza na kufanyia 
uhariri sehemu ya kitabu hichi hivi karibuni kwa ajili ya 
kutunukiwa uchunguzi kwa shahada ya tatu (doctoral thesis).


Az-Zarkhaasiy pia ameandika al-Bahr al-Muhiytw “Bahari Iliyo 
Kubwa Mno”, ambacho amekusanya maoni ya wanazuoni wa al-
Uswuul kutoka zaidi ya vitabu mia moja. Mwanafunzi hakuacha 
kuchunguza na kukifanyia uhariri kitabu hicho, chini ya 
usimamizi wetu, kwa ajili ya kutunukiwa uchunguzi kwa shahada 
ya tatu (doctoral thesis), na tayari amekwishakamilisha juzuu 
moja na kukichapisha.


Miongoni mwa Hanaabilah, Ibn Qudaamah (Amefariki mwaka 
620) ameandika Rawdhwat an-Naadhwir wa Jannat al-
Manaadhir, ambacho amefupisha Mustaswfa ya al-Ghazzaaliy, 
na kukiongezea maelezo mengine tofauti kwenye masuala 
ambayo Hanaabilah hawajakubaliana na wengine. Kitabu hichi, 
kimechapishwa mara kadhaa, na Hanaabilah wameona manufaa 
ndani yake, hadi hatua ya kufikia kuvikataa takriban vitabu 
vyengine vyote.


Sulaymaan at-Tufi (Amefariki mwaka 716) amefupisha kazi hii, 
na kutoa fafanuzi kwenye ufupisho wa juzuu mbili.


Miongoni mwa Maalikiyyah, al-Qarraafiy (Amefariki mwaka 684) 
ameandika Tanqiyh al-Fuswuul Fiy Ikhitiswaa al-Mahswuul 
“Kuisafisha Sura kwa Ufupisho wa Mahswuul” Al-Qarraafiy pia 
ameandika fafanuzi kwenye al-Mahswuul katika juzuu kubwa 
yenye jina la Nafaa’is al-Uswuul “Hazina za Uswuul”, sehemu 
miongoni mwake imefanyiwa uchunguzi na kufanyiwa uhariri 
chini ya usimamizi wetu mjini Riyaadh.




[64] Angalia al-Makki, Manaaqib al-Imaam Abuu Haniyfah, 
II, uk. 245, Utangulizi wa Uswuul as-Sarkhasiy, 1, 3, 
Qutubzadeh, Miftaah, as-Sa’adah, II, uk. 37, na Ibn an-
Nadiym, Al-Fihrist, Watu wote waliofanya madai haya 
waliegemeza maelezo yao juu ya mawazo ya Ibn an-
Nadiym ndani ya maandiko ya habari za maisha ya 
Muhammad bin al-Hasan. “Anacho kitabu cha Uswuul 
chenye sura kwenye Swalaah, Zakkah na Hajj.” Hili, hata 
hivyo, linaonesha kuturudisha kwenye kazi ya Uswuul ad-
Diyn (Ukweli ni kwamba, kinachoonesha hapa, ni kwamba 
kumbukumbu ni kwa kazi ya al-Imaam Muhammad bin al-
Hasan kwenye F iqh , Ki taab a l -Aswl , ambacho 
kimechapishwa hivi punde nchini Pakistan. Na zaidi ya 
hapo, mawazo ya kwamba Abuu Yuusuf ameandika kwanza 
kuhusu Uswuul imetokana na usimuliaji uliojumuishwa na 
Khaatib wa Baghdad ndani ya kitabu chake cha Taariykh 
Baghdad).


[65] Angalia Vol. 1, u. 110-111.


[66] Kazi kuu ya al-Jassaas, Ahkaam al-Qur-aan, ilikuwa 
ndio mada ya Mhariri wa kazi hii ya uchunguzi, na hivi sasa 
kimeshatafsiriwa kwenye lugha ya Kiingereza, pamoja na 
kutolewa maelezo,.


[67]Taqwiym al-Adillah, kimehaririwa kwenye juzuu kumi na 
hivi karibuni kitachapishwa, Allaah Akipenda.


[68] Kila kundi hili la wanazuoni wameongeza kitu cha kwao 
kwenye vitabu vyao, ingawa walitumia mtindo mmoja wa 
uandishi na mtindo mmoja wa kuwasilisha ushahidi na 
hoja.


[69] Angalia ad-Daalawi, Hujjatullah al-Baalighah, (Misr), I, 
uk. 336-341; pia ad-Dahlaawi, Al-Inswaaf Fiy Bayaan 
Asbaab al-Ikhtilaaf, (Salafiyya, Cairo), uk. 38-40.

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6


22-Uswuul Al-Fiqhi: Sura Ya Sita Na Ya 
Mwisho - Mada Zinazohusiana Na Ijtihaad
 

SURA YA SITA

MADA ZINAZOHUSIANA NA IJTIHAAD

Kiuhalisi, mada ya Ijtihaad ilichukua sura nzima ya kitabu cha 
al-Uswuul. Ndani ya sura hiyo, mwandishi (anatakiwa) aanze 
kwa kujadilii kuhusu Ijtihaad kwa kuitolea tafsiri, kuelezea 
masharti ya kutumika, na kuitofautisha baina ya aina tofauti za 
Ijtihaad. Hivyo, atajadili kama ndio au sivyo namna Mtume 
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) alivyoitumia Ijtihaad 
kuwa ni muundo wa kuabudu ‘Ibaadah, kama ikiwa ilitumika au 
haikutumika na Swahaabah kuwa ni muundo wa ‘Ibaadah wakati 
wa maisha ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa 
sallam), kama ikiwa jibu moja tu linalotokana na Ijtihaad 
kwenye suala lolote linaweza kuwa sahihi, au kama inawezekana 
kuwepo majibu tofauti yaliyo sahihi, na pale Ijtihaad 
iliporuhusiwa na isiporuhusiwa. Baadaye, wanazuoni walijadili 
kuhusiana na mada ya Taqliyd kwa mtindo huo huo.


Mnamo karne ya nane Hijriyah, Ibraahiym bin Muusa ash-
Shaatwibiy (Amefariki mwaka 790 H) aliandika al-Muwaafaqaat 
“Upatano”, ambacho alizungumzia kuhusu Ijtihaad kwa mnasaba 
wa kuwa ni zoezi la kitaalamu katika nguzo mbili. Nguzo ya 
kwanza ilikuwa ni elimu iliyokamilika ya sarufi na elimu ya 
kupanga maneno kwa sarufi ya lugha ya Kiarabu. Aliacha somo 
hili kwa wanazuoni wa lugha ya Kiarabu na waandishi wengine 
wa al-Uswuul. Nguzo ya pili ya Ijtihaad, kwa mawazo ya ash-



Shaatwibiy, ilikuwa ni elimu ya malengo ya Sheria ya Aliyekuwa 
Mbora wa Hekima na Mtungasheria.


Waliomtangulia ash-Shwaatibiy kwenye uwanja wa al-Uswuul 
hawakupata kuweka maanani sana kwenye malengo haya. 
Isipokuwa, kikubwa walichokifanya kwenye mwelekeo huu 
ulikuwa ni kutafuta sababu kuu ‘Illah. Kwa upande mwengine, 
ash-Shaatwibiy, aliandika kitabu chake kwa lengo la kujadili 
kuhusiana na jambo hili muhimu. Hakika, elimu ya malengo 
Maqaaswid ya Shari’ah ni muhimu kwa ajili ya kuelewa Sheria ya 
Mtungasheria. Hata hivyo, wanazuoni wa al-Uswuul 
hawakupatapo kukipa kitabu hicho hadhi yake inayotakikana. 
Hili linawezekana kuelezwa kwa dhana iliyojengeka ndani ya akili 
za wanazuoni wengi kwamba hairuhusu (kuchunguza) sababu za 
sheria ya Mtukufu, sababu ambayo ni kwamba kuchunguza 
huko, hakuwez i ku fanywa au kupat ikana umak in i .
[70]Inapokuwa kesi hii, au kuendelea mbele kwa hoja za 
wanazuoni wengi wakubwa, somo la masuala hayo ni madogo 
mno kuliko mahitaji ya faragha asiyohitaji mwanazuoni.

Hata hivyo, kitabu cha ash-Shaatwibiy kipo kwenye chapa na 
kinapatikana sehemu kadhaa, na tunaweza tu kutaraji kwamba 
walimu wa al-Uswuul na wale wenye jukumu la kuweka mtaala 
watawaongoza wanafunzi wao kwa kuwaweka kitako kwenye 
kazi hii muhimu, haswa kwa wale wanaosoma al-Qiyaas, at-Ta’lil 
na Ijtihaad. Wakati wetu, wanazuoni wakuu wawili, Ibn ‘Ashuur 
na ‘Allaal al-Fasi wameandika kwenye somo la malengo ya 
Shari’ah.


Ibn Hammaam (Amefariki mwaka 861 H), ameandika at-Tahriyr 
“Uhariri” na mwanafunzi wake, Ibn ‘Aamir al-Hajj (Amefariki 
mwaka 879 H) ameiandikia ufafanuzi yenye jina la at-Taqriyr wa 
at-Tahbiyr. Vyote vipo kwenye chapa. At-Tahriyr ni, moja kati ya 
vitabu vilivyoandikwa kwa kuchanganya mtindo wa Hanafiyyah 
na Mutakallimuun. Kuna fafanuzi nyengine, iliyoandikwa na Amr 
Badshah, yenye jina la Taysiyr at-Tahriyr “Kuwepesisha Uhariri”


Al-Qaadhi ‘Ala’ ad-Diyn al-Mardaawi (Amefariki mwaka 885 H) 
ameandika fafanuzi ya Uswuul bin Muflih[71] (Amefariki mwaka 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2


763 H) yenye jina la Tahriyr al-Manquul wa Tahdhiyb ‘Ilm al-
Uswuul. Kazi hii imefanyiwa uchunguzi na kufanyiwa uhariri, na 
ipo tayari kuchapishwa hivi karibuni. Mchunguzi huyo huyo, pia 
amejihusisha na Uswuul bin Muflih.


Baadaye, Ibn an-Najjaar al-Futuuhi wa fikra za kisheria za 
mafunzo ya Hanbali aliandikia ufupisho wa Tahriyr al-Mardaawi, 
na aliandika fafanuzi iliyokuwa nzuri kabisa. Fafanuzi hii 
inatambulika kuwa ni moja kati ya iliyo bora na yenye mambo 
mengi ya vitabu vilivyopita kuhusu al-Uswuul. Toleo ambalo 
halijakamilika la kitabu hicho, lilichapishwa nchini Misr kabla ya 
kuchungzwa na kufanyiwa uhariri na Maprofesa wawili muhimu, 
Dr. Nazih Hamaad na Dr. Muhammad az-Zuhayli. Kazi yao 
ilichapishwa na Kituo cha Elimu ya Uchunguzi kwenye Kitivo cha 
Shari’ah huko mjini Makkah. Sehemu kubwa ya kitabu hicho 
kimeshachapishwa, na kilichobaki sasa ni kazi ya wapigaji 
chapa.


Kwenye karne ya kumi na mbili AH, Muhiyb Allaah bin Abdush-
Shakuur al-Bihaariy, wa mafunzo ya Hanafi (Amefariki mwaka 
1119 AH) aliandika kitabu chake maarufu kwenye Uswuul, 
Musallaam ath-Thubuut. Hichi ni kimoja kati ya kitabu kilicho 
makini na chenye mambo mengi kilichoandikwa na kizazi cha 
baadaye cha wanazuoni wa Hanafi. Kitabu kimechapishwa 
pamoja na fafanuzi nchini India, na halikadhalika kimechapishwa 
pamoja na fafanuzi yake maarufu ya Fawaatih ar-Rahamuut, 
kwa kuegemeza mara kadhaa kitabu cha al-Mustaswfa cha 
Imaam al-Ghazaaliy.


Vitabu vyote hivi viliandikwa kufuatana na mtindo uliotajwa 
hapo juu, na wote hao walikuwa makini kwenye kutetea Madh 
hab ya mwandishi na kukataa yale ya wapinzani wake. Kutoka 
karne ya sita hadi sasa, hakuna Uswuul al-Fiqh yenye sifa ya 
kuwa ni nyenzo ya kufanyia uchunguzi, ambacho kitawalinda 
Wanazuoni wa Kiislamu kutokana na kufanya makosa kwenye 
Ijtihaad; isipokuwa kutokana na kitabu kimoja maarufu 
kilichoandikwa katika kupasisha kitabu cha ash-Shaykh Mustafa 
‘Abd ar-Razzaaq Tamhiyd li at-Taariykh al-Falsafa al-



Islaamiyyah “Dibaji ya Historia ya Falsafa ya Kiislamu”. 
Mwanafunzi wake, alijaribu kueleza kitabu hichi maarufu ndani 
ya kitabu chake Manaahij al-Bahth “Mitindo ya Uchunguzi.”


Mnamo karne ya kumi na tatu Hijriyah, Al-Qaadhi ash-
Shawkaani’ (Amefariki mwaka 1255 H) aliandika kitabu chake 
maarufu kwenye Uswuul, Irshaad al-Fuhuul “Muongozo wa 
Wakuu”. Ijapokuwa juzuu zake ni ndogo, kitabu hichi 
kinawakilisha mawazo tofauti kwenye uwanja wa al-Uswuul, na 
ushahidi uliotumika na wasomi wa kila mmoja ni kwa njia ya 
ufupi lakini kwa mtindo safi kabisa, mwandishi pia anaeleza 
mawazo gani yeye anapendelea. Kitabu hichi, ambacho 
kimeshachapishwa mara kadhaa, ni chenye manufaa kwa 
mwanafunzi wa Uswuul al-Fiqh na kwa masomo ya 
kupambanisha (comparative) kwenye maarifia ya Sheria. Hata 
hivyo, kwa muono wetu wa elimu, hakijaingizwa kwenye mtaala 
wa taasisi yoyote, ingawa ni kitabu muafaka.


Muhammad Swiddiyq Khaan (Amefariki mwaka 1307 H), 
ameifupisha kazi hii kwenye kitabu chenye jina la Huswuul al-
Ma’muul min ‘ I lm a l-Uswuul “Kuyaf ik i r ia kwa Ya le 
Yaliyotegemewa Kwenye Sayansi ya al-Uswuul” ambacho kipo 
katika chapa.


Hakika, Irshaad al-Fuhuul kinakadiriwa kuwa ni ufupisho 
mwanana kabisa wa al-Bahr al-Muhiytw ya az-Zarkhaasi. na 
Tas-hiyl al-Uswuul ya al-Mahallaawi inakadiriwa kuwa ni 
ufupisho wa Irshaad al-Fuhuul.


Baada ya kipindi hichi, tunaona kwamba, somo la al-Uswuul 
limefuata moja kati ya mielekeo mikuu ifuatayo:


1)    Kuandika miongozo ya masomo, ufupisho na hati (notes). 
Hili limefanywa na Maprofesa wa vitivo tofauti vya 
Shari’ah na Sheria, ili kulifanya somo la Uswuul al-Fiqh 
kuwa ni jepesi kwa wanafunzi wao; baada ya kutambua 
kwamba wanafunzi wao hawakuweza au hawakuwa tayari 
kulisoma somo hili. Matokeo yake, hati hizi haziwakilishi 
aina yoyote ya elimu ya juu kwenye uwanja huu; na 



kwenye kesi nyingine ni kule kujaribu tu kubadilisha 
masuala ya al-Uswuul al-Fiqh katika njia nyepesi na ya 
kisasa. Wanazuoni wafuatao: Marsafi; al-Mahallaami; al-
Khudari, ‘Abdul-Wahhaab Khallaaf, ash-Shinqiti, as-Sayis, 
Mustafa ‘Abdul-Khaaliq, ‘Abdul-Ghani, ‘Abuu Zahrah, Abuu 
Nuur Zuhayr, Ma’ruuf ad-Dawaalibi, ‘Abdul-Kariym az-
Zaydah, Zaki ad-Diyn Sha’baan, Muhammad Salaam 
Madhkuur, na wengineo wote, wameandika vitabu 
ambavyo kiuhalisi ni mihadhara ambayo wameitoa ndani 
ya vitivo walivyosomesha vya Shari’ah na Sheria.


2)    Muelekeo wa pili ulikuwa ni uandishi wa chunguzi 
(researches) za Vyuo Vikuu kwenye aina tofauti za 
sayansi hii, na uchunguzi na uhariri wa maandiko 
yasiyochapishwa. Bila ya shaka, aina zote mbili za 
mielekeo ni yenye manufaa makubwa, na hakika mimi 
sitokuwa na nia ya kuzibeza nguvu za yeyote. Lakini 
mielekeo hii inaangukia kuwa si chochote katika 
kufanikisha maendeleo ya ndani ya uwanja huu, na 
sanyansi ya Uswuul al-Fiqh inabaki kuwepo sehemu ile ile 
ambayo waliotutangulia wameiacha ndani ya Karne ya 
Sita Hijriyah.


Kutokana na maelezo ya hapo juu, tunaweza kupata hitimisho 
zifuatazo:


1.     Hakuna somo, ambalo sasa linajulikana kama Uswuul al-
Fiqh, lililopata kuibuka likiwa na misamiati yake wakati wa 
enzi za Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) au 
Swahaabah (Radhiya Allaahu ‘Anhum) zake.


Hata hivyo, takriiban mienendo ya Ijtihaad za aina tofauti 
zilizotumika wakati wa vipindi hivi viwili, ziiliweza kuwekwa chini 
ya misingi inayozunguka sayansi hii. Sababu za hili, ni kwamba 
walikuwa wakifikia maelezo ya kina ya hukumu zao kisheria 
kwenye suala maalum kutokana na vyanzo vya Sheria kama ni 
aina isiyokuwa na kanuni maalum, kama vile wanavyozungumza 
Kiarabu bila ya kanuni, au bila ya kuelewa kanuni za sarufi 
ambazo bado zilikuwa hazitambuliki wakati huo.




2.     Mwanazuoni wa mwanzo kukusanya kitabu kuhusu kanuni za 
sayansi ya Uswuul al-Fiqh alikuwa ni al-Imaam Muhammad 
bin Idriys ash-Shaafi’iy (150-204 H).


Kitabu cha mwanzo chenye maarifa ya kina kwenye somo hili 
kilikuwa ni Risaalah, ambacho ameandika kwa kuitikia ombi 
kutoka kwa al-Imaam ‘Abdur-Rahmaan bin al-Mahdi (135-198 
H). Hii ilikuwa baada ya mafunzo maarufu ya Fiqh, mafunzo ya 
Ahl al-Hadiyth, yakiongozwa na al-Imaam Maalik bin Anas 
(93-179 H), na mafunzo ya Ahl ar-Ra-ay yakiongozwa na al-
Imaam Abuu Haniyfah (70-150 H), yamepata kuanzishwa na 
kuenea mno.


Kutokana na kuenea sehemu tofauti kwa mafunzo haya mawili 
ya fikra za sheria, kukaibuka baina ya wafuasi wa mafunzo haya 
mawili, kwa kuongezea migongano ya kisiasa, kifikra na 
kinadharia iliyokuja juu wakati huu, ambayo yalikuja 
kutambulika kama ni “Mabishano ya Fiqh”.[72]


3.     Uswuul al-Fiqh ni nyenzo ya kufanyia uchunguzi kwa 
wanazuoni[73] na sehemu yake ya Fiqh inafanana na ile ya 
Dhana ndani ya Filosofia[74] (Logic in Philosophy). Hivyo, 
ilitolewa tafsiri kama ni “Mkusanyiko unaotambulika 
wenyewe, kuwa ni thibati za Shari’ah na ushahidi, kwamba, 
inaposomwa kisawasawa, utapelekea ama kwenye elimu 
maalum ya hukumu za Shari’ah au kwa uchache fikra za 
dhana zenye hoja kuhusiana na hilo hilo, tabia ambazo 
thibati hizo zinapatikana, na hadhi ya mthibitishaji.”[75]


Hivyo, Uswuul al-Fiqh inatoa muongozo wa kina unaomlinda 
Mujtahid kufanya makosa kwenye mitindo tofauti inayotumia 
chanzo halisi kwa lengo la kufikia hukumu za kisheria.[76] Juu 
ya hivyo, haikutumika kwa njia hii hadi al-Imaam ash-Shaafi’iy 
alipoiweka kwenye matumizi ndani ya Fiqh yake “Mpya”.[77]


4.     Ukweli muhimu ambao unaweza kuwekwa akilini ni kwamba 
wanazuoni wamesoma Fiqh na kutolea matamko kuhusiana 
nayo, kabla ya yeyote kuanza kuzungumzia kuhusiana nayo 
hiyo Uswuul (achilia mbali kazi ya Fiqh “Mpya” ya al-Imaam 
ash-Shaafi’iy).


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8


Hivyo, majukumu waliyopewa na wengine kwa Uswuul al-Fiqh 
yalikuwa ni kidogo, kuliko yale ya kuthibitisha matamko ya 
kisheria Fataawa, ambazo walizitoa kwenye masuala maalum, 
na uzito wa hoja na mjadala baina yao. Hawakuangalia Uswuul 
al-Fiqh kama ni muongozo wenye maarifa ya kina ya Sheria au 
kama ni mtindo unaoweza kutumika katika muundo wote wa 
sheria. Wanazuoni Fuqaaha, walipoendewa na masuala pamoja 
na migogoro, walikuwa wakirudi nyuma moja kwa moja kwenye 
ushahidi ulio mnasaba, bila ya kuona haja ya kutumia kanuni za 
jumla zinazotumika ndani ya Uswuul al-Fiqh.


Hivyo, al-Imaam Abuu Haniyfah alitoa Fataawa zinazokaribia 
kufikia nusu milioni,[78]ambazo wanafunzi wake walisoma na 
kufaulu. Lakini, kanuni za kisheria ambazo al-Imaam Abuu 
Haniyfah aliegemezea Fataawa hizi, hazikuonekana chochote 
kama ni mstari usioingiliwa na mamlaka yake,[79] ukiacha 
simulizi chache ambazo alielezea kwa baadhi ya vyanzo vyake 
vya Ijtihaad. Alisema, ndani ya simulizi zake:


“Ninafuata Kitabu cha Allaah, na kama sikupata suluhisho humo, 
ninafuata Sunnah ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa 
sallam). Kama sikupata suluhisho ndani ya Qur-aan au Sunnah, 
ninafuata matamko yoyote ya Swahaabah ninayopendelea mimi, 
na kuachana na yeyote ninayetaka. Kama kuna tamko kwenye 
suala maalum na Swahaabah yeyote, sitotumia mawazo 
mengine yoyote yaliyotumika na mwanazuoni yeyote. Lakini, 
kama nitapata suluhisho pekee kwenye mawazo ya Ibraahiym, 
ash-Sha’bi, Ibn Siyriyn, Hasan al-Baswriy, Atwa’a Sai’iyd bin al-
Musayyab, nitafanya Ijtihaad kama walivyofanya wao.”[80]


Pale watu walipojaribu kumfanyia uadui Abuu Haniyfah dhidi ya 
Khaliyfah, al-Mansuur, aliandika kumpelekea Khaliyfah:


“Hali ilivyo sivyo kama ulivyoisikia, Ewe Amiyr al-Mu’miniyn! 
Nimefanya kazi kwa mujibu wa Kitabu cha Allaah, kisha kwa 
mujibu wa Sunnah ya Mtume, kisha kwa mujibu wa hukumu za 
Abuu Bakr, ‘Umar, ‘Uthmaan na ‘Aliy, kisha kwa mujibu wa 
hukumu za Swahaabah waliobaki. Kisha, kama kutakuwa na 
mgongano baina ya matamshi yao, ninayatuliza kwa al-Qiyaas. 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn10
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn11


Hakuna kiumbe wa Allaah aliye na urithi wa karibu Kwake Yeye 
kuliko mwengine.”[81]


Pale alipotuhumiwa kupendelea zaidi matumizi ya al-Qiyaas 
kuliko maandiko yaliyo wazi Nass ndani ya Qur-aan, alijibu: 
“Naapa kwa Allaah, wale wanaosema kwamba tunapendelea al-
Qiyaas kuliko Nassw wamesema uongo na wametusengenya. Je, 
kuna haja yoyote ya al-Qiyaas baada (kupata iliyo dhahiri) ya 
Nassw?”[82]


5.     Ni uwazi ulio dhahiri kwamba tokea hapo awali mwa kipindi 
cha Umaawi hadi kuporomoshwa kwa Khaliyfah wa Kiislamu, 
mamlaka na uongozi ndani ya Ummah ulikuwa ndani ya 
mikono ya wale wasio na sifa za kuifanyia kazi Ijtihaad, 
wakati huo huo, majukumu ya Ijtihaad yalipelekwa kwa 
‘Ulaama’ wasio na mamlaka. Na si rahisi kupata mbadala wa 
jambo hili, isipokuwa kwa Khaliyfah ‘Umar bin ‘Abdul-‘Aziyz, 
ambaye kutokana naye, hukumu nyingi zinahusiana na 
masuala ya maarifa ya sheria za Kiislamu zimesimuliwa. Hali 
hii ilikuwa na athari kubwa sana ya kuigwa Fiqh na Uswuul 
yake kutoka katika mandhari ya matendo ya maisha ya 
Muislamu, ili kwamba, kwenye kesi zilizo nyingi, masomo 
haya yalikuja kuwa ni ya kinadharia na kifikra.[83] Kimsingi, 
masomo yote yalikuja kuwa ni maelezo ya namna maisha ya 
Muislamu yanavyotakiwa yawe; sio namna ilivyokuwa, au 
namna itakavyokuwa baadaye.


6.     Waandishi na wanahistoria wa sayansi waliweka miongoni 
mwa sayansi za Shari’ah ambazo zimeegemezwa kwenye 
ushahidi uliotoka sehemu moja kwenda nyengine,
[84]ijapokuwa baadhi ya waandishi walisema kwamba kanuni 
zake zimechukuliwa kutoka kwenye lugha ya Kiarabu, 
sayansi ya mawazo, na taratibu nyengine za Kiislamu.
[85]Mmoja miongoni mwa waandishi waliobobea kwenye 
uwanja huu, ni al-Imaam al-Ghazzaaliy, ameandika:-


“Sayansi za kusifiwa ni zile ambazo sababu ‘Aql na ushahidi 
uliopokewa Sama’ zinashikana pamoja, na ambazo 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn12
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn13
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn14
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn15
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn16


hitimisho linaegemezwa katika hoja zikiambatana na zile 
zilizoegemezwa kwenye uteremsho. Sayansi ya Fiqh na 
Uswuul yake ni moja miongoni mwa sayansi hizi. 
Inachukua sawa sawa kutoka uhalisi wa uteremsho na 
hoja bora. Hata hivyo, haitegemei kiuhalisi kwenye hoja 
hadi kufikia kwamba haitokubaliwa mbele ya sheria ya 
uteremsho, na wala haiegemezwi kiurahisi kwenye aina 
ya kukubali kwa upofu ambapo haitoshikana na hoja.[86]


Matamko ya al-Imaam al-Ghazaaliy na waandishi wengine 
kwenye somo la al-Uswuul linatuwezesha sisi kuwaza kwamba 
kuna vyanzo vitatu vya Fiqh:


i)                   Wahy uteremsho ulio Mtukufu: hii inahusisha vyote 
viwili, iliyokusanya Qur-aan isiyoigika, na wahyi 
usiyokusanywa, au Sunnah.


ii)                  ‘Aql au hoja: kuelezea maandiko, kutafuta njia ambazo 
zinaweza kutumika na njia ambazo sehemu tofauti 
zinaweza kuunganishwa kama kitu kimoja, kutafuta 
hoja zilizo kwenye sheria ambazo zinaonesha kuwa 
hazina hoja, kupata sheria kwenye mambo ambayo 
Mtungasheria hakuweka hukumu zilizo wazi ndani ya 
maandiko, na mambo mengine yanayofanana ambayo 
yanaweza kutafsiriwa na kuelezewa.


iii)                Uzoefu, mila na manufaa ya jamii.

Uswuul zote, ambazo zile wanazuoni walizokubaliana na zile 
zinazohusiana na kutokubaliana, zinaweza kugaiwa chini ya 
mada tatu kama ifuatavyo; Qur-aan, Sunnah, al-Ijma’, al-
Qiyaas, fikra ambayo kimsingi ni kuhusiana na yenye manufaa 
yanaruhusiwa na yaliyo na madhara. Kimsingi yanayozuiwa, al-
Istis-haab na al-Istihsaan. Kwa kuongezea, matamshi ya 
Swahaabah yalikuwa ni maarufu miongoni mwao na hakuna 
yeyote miongoni mwao aliyeyakataa, kanuni za daima (zilikuwa 
ni) kutumia mbadala wa isiyokuwa tata japo kwa hali ya chini; 
kusoma kesi kidogo zinazoweza kupatikana na zenye mnasaba 
kwa lengo la kupambanisha, manufaa ya umma na mila ambazo 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn17


wala hazikuamrishwa au kuzuiwa ndani ya vyanzo vya Kiislamu; 
hitimisho kwamba hakuna sheria ambapo hakuna kitu cha 
kuonesha sheria yoyote, sheria za mataifa kabla ya Uislamu, na 
kuufunga mlango kuhusiana na hoja zilizo thibati.


7. Kulikuwa na sababu fulani ndani ya historia yetu, baadhi 
yake, zimetajwa juu, kwamba, vyote vilipelekea kuwekwa 
vikwazo vingi juu yetu. Hivyo, lengo la akili zetu za 
Kiislamu na fikra na mantiki yalipelekwa kwenye masuala 
madogo, na kwamba tulikuwa tumezuiliwa kufikiri kwenye 
mambo mengi sifa zilizoonekana kuwa ni sura za mawazo 
ya Kiislamu. Hili lilikuwa na athari ya mbali kwenye namna 
tunavyojihusisha na Fiqh na suluhisho tunazotoa, na hizi 
nazo pia zimezaa sifa na sura hizo hizo.


8. Ni jambo linalojulikana kwamba kwenye kila sayansi na 
maisha ya dunia, kuna mambo ambayo kiuhalisi yanakubali 
maendeleo, kwamba mara nyingine inahitaji kuwepo 
mpangilio ili kutambua uwezekano wake kamili. Hata hivyo, 
kuna baadhi ya mambo ambayo yameganda na hayakubali 
mabadiliko. Kwa mujibu wa nadharia za Kiislamu, hayo 
mambo mawili ni lazima yaunganishwe. Hivyo, Uswuul al-
Fiqh zina sheria imara zisizobadilika, ambazo haziwezi 
kubadilishwa, na nyengine zinategemea kwenye maendeleo 
yenye kuendelea na kuzifanya mpya. Hili lipo wazi kutokana 
na mjadala wetu tulioenda nao kwenye Ijtihaad.


Hivyo, wakati tunapohimiza wanazuoni wote wa Kiislamu 
kutoanza kwa kukumba ila waanze kwenye kufaidika na hoja na 
Ijt ihaad za wanazuoni ambao walizipit ia kabla yao. 
Tunathibitisha kwamba, hakuna aliyedai kwamba hili ni jambo la 
lazima kulifuata kwa kila Mujtahid kwenye mambo ambayo 
matamshi yake yaliegemea tu kwenye hoja zake binafsi. Kubwa 
tunaloweza kusema kwenye jambo hili kwamba matamko yake 
ni: “ushauri, na ushauri unaweza kutumiwa”.


9. Kutokana na kusoma mitindo ya Waislamu wa kale, ni 
uwazi kwetu kwamba lengo kuu halikuwa rahisi katika 
kuichambua sheria na baadaye kutoa Fataawa. Hapo hapo, 
kwa upande mwengine dhumuni lao daima lilikuwa ni 
kusimamisha Mamlaka ya Allaah kupitia matumizi ya sheria 
Zake. Hili maana yake, kimsingi ni kwamba mazingira 



yaliyozunguka matumizi ya sheria hayawezi kutenganishwa 
na masharti yaliyoambatanishwa nayo.

Kama, kwa kuelewa hayo juu, tunahitaji kurudisha sayansi hii 
katika sehemu yake iliyo sahihi miongoni mwa sayansi za 
Kiislamu na kuibadilisha kwenye mtindo wa uchunguzi kwenye 
chanzo cha ushahidi wa Shari’ah ambapo huko tunaweza kupata 
hukumu, na masuluhisho, ya matatizo yetu ya kisasa, (hivyo 
kuendeleza kisawasawa Mamlaka ya Shari’ah), ni lazima tufanye 
yafuatayo:-


i)                   Kupitia upya mada zilizohusishwa ndani ya sayansi hii na 
kuzuia zile ambazo zisizo na uhusiano na 
wanazuoni wa kisasa au mwanachuoni. Hizi 
zinaweza kuwa Hukm al-Ashyaa Qabl ash-
Shar’ “Hukumu kabla ya Shari’ah” Shukr al-
Muniym “Namna mtu anavyotakiwa Kumshukuru 
Mwenye Nguvu Mwingi wa Rehema”. Mabaahith 
Hakimiyyatul ash-Shar’ “Masomo Kuhusiana na 
Mamlaka ya Shari’ah”, na kujihusisha sana na 
tafsiri. Ni lazima pia tutolee maamuzi migogoro 
kuhusiana na yasiyo kawaida Qira-aat 
Shadhdhah “Usomaji ulio Mbadala” wa Qur-aan, 
na asili ya Kiarabu ya Qur-aan nzima. Vivyo 
hivyo, ni lazima sasa tumalize msururu mrefu 
wa kutokubaliana kuhusu Hadiyth ya msimulizi-
mmoja kwa kusema kwamba, kama simulizi 
hiyo itathibitishwa kwamba inaendana pamoja 
na masharti ya kuwa Swahiyh, itakubaliwa, na 
sheria zinaweza kupatikana humu.


Juu ya hivyo, ni lazima tupitie tena masharti yote, yaliyowekwa 
na baadhi ya wanazuoni wa kale, ambao wanaonekana 
kuathiriwa na mazingira. Kwa mfano, sharti ya kwamba Hadiyth 
isigongane na kanuni za jumla walizoweka, kwamba isisimuliwe 
na asiyekuwa mwengine ila ni Faqiyh, kwamba isigongane na al-
Qiyaas, au utamaduni wa watu wa Madiynah, na maana zilizo 
wazi Dhwaahir za Qur-aan. Au sharti ya kwamba Hadiyth, kama 
inahusiana na suala la kawaida au gumu au lililo na taabu, ni 



lazima lijulikane na walio wengi. Masharti yote haya yatupiliwe 
mbali, na mtindo huu huu ufanyike kwa sharti nyengine. Kwa 
sababu yalikuwa na yataendelea kuwa ni mkanganyo na chanzo 
cha kutokubaliana baina ya Waislamu, na ambayo bado 
yanakula muda wa wanazuoni.


ii)                  Kuchukua somo la lugha kuhusiana na Fiqh ambalo 
litaangalia mitindo ya misamiati iliyotumika na 
Waarabu wakati wa Mtume (Swalla Allaahu 
‘alayhi wa aalihi wa sallam) na kuangalia hatua 
za maendeleo, ambapo mitindo hii baadae 
ilipitia, na maana tofauti zilizonasibishwa 
kwenye maneno katika matumizi ya wakati huo. 
Hili, linatuwezesha kuelewa maandiko kama 
yanavyotakiwa kueleweka.


iii)                Kuwa makini na mitindo na kanuni zilizomo katika 
kuitekeleza Ijtihaad, kama vile al-Qiyaas, al-
Istihsaan, al-Maswlahah, na nyenginezo, na 
kuzisoma kwa uoni wa historia, na kuweka 
akilini mazingira yaliyowapelekea kutamka 
matamko kutoka kwa Mujtahiduun. Ni lazima pia 
tujaribu kuingiza mhimili wa akili za wanazuoni 
kwa wale ambao wanafanya uchunguzi ndani ya 
mwanga wa al-Faqiyh na al-Uswuul.


iv)               Kuelewa kwamba kwa wakati huu, haiwezekani kuwepo 
Mujtahid Mutwlaq, na mwenye mamlaka ya 
kisheria (kwenye kutoa tafsiri ya vyanzo) katika 
haki yake mwenyewe, kutoa hukumu kwenye 
masuala. Kwa umbali wa tutakapofika kuhusu 
hili, labda ilio karibu na mbadala ni Mabaraza ya 
Kitaalamu.


Ili kuweza Mabaraza haya kutatua mahitaji ya Ummah kwenye 
masuala ya sheria, ni lazima yawe na jopo la wataalamu ambao 
uzoefu wao umo kwenye vitengo tofauti vya maisha, na ambao 
wataweza kwa uwazi kuona tatizo lolote lililopelekwa kwao. Kwa 
kuongezea hili, itawabidi kuwa na maarifa kamili ya maamuzi ya 
msingi na kanuni za Shari’ah ya Kiislamu. Mabaraza kama hayo 



ni lazima pia yawe na wanazuoni wengi wenye hadhi iliyo juu 
kabisa inayoweza kuwa, katika maarifa ya vyote viwili, sayansi 
ya Shari’ah na chanzo cha ushahidi kilicho na maelezo ya kina. 
Labda, mmoja miongoni mwa wanazuoni alikuwa akimaanisha 
fikra hii pale alipokutana na mtu aliyetaka kufungua Swawm 
yake ndani ya mwezi wa Ramadhaan na mwanazuoni 
alimwambia mtu huyo kutafuta mawazo ya daktari Muislamu 
aliye muaminifu, na kwa kuongezea kwamba; kama daktari 
huyo atatambua kuwa Swawm hiyo ni yenye dhara kwa afya 
yake, basi itaruhusiwa kwake yeye kujizuia kufunga Swawm.


v)                Ni lazima tufanye urahisi kwa wataalamu kwenye nyanja 
nyengine kusoma yale wanayohitajia katika 
sayansi ya Shari’ah.


vi)               Ni lazima tuwe wazoefu na Fiqh ya Swahaabah na 
Taabi’un, na zaidi ni kanuni ambazo walitumia 
kutolea maamuzi yao. Kwa uhalisi, Fiqh ya 
Khulafaa ar-Raashiduun na wafuasi wao inahitaji 
kusomwa kwa undani. Baadaye, elimu hii 
inaweza kuwakilishwa kwa wale ambao kazi yao 
ni kutengeneza sheria na kutoa hukumu ili 
kujibu mahitaji ya jamii ya Waislamu ya kisasa.


vii)             Ni lazima kuwa na mapenzi ya kuelewa malengo na 
madhumuni ya Shari’ah, na kuliendeleza somo 
hili kwenye masuala haya, kwa kuweka kanuni 
na miongozo.


Na Allaah Ndie Mtoaji wa Tawfiyq (ya Mafanikio na 
Khayr).

[70] Sababu nyingine ni ule uonekano kwamba mwanazuoni 
anajaribu Kumuaguwa Mtukufu “kwa mara ya pili”.


[71] Sehemu ya kazi hii imehaririwa na mwanafunzi kwa 
kutunikiwa uchunguzi wa shahada ya pili (Master’s thesis); 

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2


na anakifanyia uhariri sehemu iliyobaki kwa kutunikiwa 
shahada ya tatu (Doctoral).


[72] Angalia Ibn Khalduun, Al-Muqaddimah, III, uk. 
1163-64.


[73] An-Nashshar, Manaahij al-Bahth, uk. 55.


[74] Angalia Musallam ath-Thubuut na fafanuzi zake 
zikiambatana na kitabu cha al-Ghazzaaliy al-Mustaswfa, I, 
uk. 9-10. Mwandishi alikana kwamba dhana zilikuwa kama 
hizi, na kudai kwamba nafasi ya dhana kwenye uhusiano 
wa yote, hiyo Uswuul al-Fiqhi na filosofia ulikuwa sawa. 
Inawezekana ameathiriwa na mawazo kwamba dhana ni 
kiwango cha sayansi zote.


[75] Angalia Sura ya Kwanza ya kazi hii.


[76] Angalia ar-Raazi, Manaaqib ash-Shaafi’iy, uk. 98, na 
an-Nashshaar, Manaahij al-Bahth, uk. 55.


[77] Jina la Fiqh “Mpya” la kazi ya al-Imaam ash-Shaafi’y 
kwenye kazi yake kisheria limetolewa baada ya kuishi Misr. 
Hakika, kazi hii inawakilisha fikra zake zilizobobea 
kutokana na kipindi kirefu cha masomo yake chini ya 
mafunzo yote ya fikra za sheria za madhehebu ya ki-Maalik 
na ki-Hanafi.


[78] Angalia Mustafa ‘Abd ar-Razzaaq, al-Imaam ash-
Shaafi’iy, uk. 45


[79] Angalia ad-Dahlaawi, Al-Insaaf na Abuu Zahrah, Abuu 
Haniyfah, uk. 223.


[80] Angalia Taariykh Baghdaad, Juzuu ya XXXI, uk. 368, 
al-Intiqa’, uk. 142, na Mashaayikh Balkh al-Hanafiyyah, uk. 
190.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn10
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn11


[81] Angalia as-Samarqandi, Miizaan al-Uswuul, I, uk. 52; 
Taaqi’ ad-Diyn al-Ghazzi, at-Twabaqaat as-Saniyah, I, uk. 
43 na Mashaayikh Balkh, uk. 193.


[82] Rudia rejeo (footnotes) nambari 81.


[83] Angalia Muhammad Yuusuf Muusa, Taarikh al-Fiqh, uk. 
160.


[84] Angalia al-Khawarizmi, Mafaatih al-‘Uluum, Juzuu ya 
VI, VIII; na Ibn Khalduun, Al-Muqaddimah, III, uk. 
1125-1128, 1161-1166.


[85] Angalia Miftaah as-Sa’adah.


[86] Angalia al-Ghazzaaliy; al-Mustaswfa, Juzuu ya Kwanza, 
uk. 3 na al-Mankhuul, pia Shifa’ al-Ghaliyl fiy Bayaan ash-
Shibk wa al-Malkhiyl, Maswaalih at-Ta’liyl, na Tahdhiyb al-
Uswuul, vyote ni vitabu muhimu kwenye Uswuul.


[87] Msemo maarufu unaonasibishwa na Khalifyah ‘Umar 
bin al-Khatwwaab

http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn12
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn13
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn14
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn15
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn16
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn17
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn18

