IMETAFSIRIWA ﬂAZ
Naaswie Haamid

Uswuwl Al-Fiqhi

Uswuw! Al-Figh

Imetafsiriwa na: Naaswir Haamid



KUTAMBUA (KUKIRI)

BismilLLaah wasw-swalaatu was-salaamu 'alaa RasuulilLLaah wa
aalihi wa-aswhaabihi wa ba'ad,

Anastahiki Allaah (A5 43ls) kuhimidiwa, Swalaah na Salaam
zimfikie Nabiy Muhammad (alus 4y 4de &l L) na jamaa zake, na
Swahaba zake (ag= 4 =) na wote waliotangulia kwa wema
mpaka Siku ya Mwisho.

Imekuwa ni waajib wa kila Muislamu kufikisha ujumbe kwa

kuamrishana mema na kukatazana maovu kama Anavyoamrisha
Allaah (Al 5 4law):

Taasisi la Albayaan Daawa media linapenda kutambua na
kukiri kazi nzuri iliofanywa na alhidaaya.com Tunakiri au
kutambua kuwa manhaj yao ipo sahihi kulingana na wema
waliotangulia. Tumenukuu kitabu hiki kutoka kwao bila ya
kuongeza au kupunguza chochote. Ukitaka unaweza
kufanya reference alhidaaya.com na utapata hayo yote.
Tunatoa katika mfumo wa e book kwa yeyote atakae hitaji.
Usisite kutujuza kama utaona mapungufu yoyote kwani
kitabu kilicho kamili bila mapunguf ni Qurani
pekee.Mawasiliano yetu ni alwastan 7@gmail.com.
Taasisi la albayan si ya kibiashara ni bure kwa kuisaidia
jamii.



http://alhidaaya.com
http://alhidaaya.com

Utangulizi

BismilLLaah wasw-swalaatu was-salaamu 'alaa RasuulilLLLaah wa
aalihi wa-aswhaabihi wa ba'ad,

Tumeona umuhimu mkubwa wa kukitafsiri kitabu hichi kutoka somo
la Uswuul Al-Fighi kwani wasomi wengi, Mashaykh na wanafunzi wa
Dini wamekuwa hawanufaiki vilivyo na kitabu hichi kwa kukosekana
elimu hii kwa lugha ya kiswabhili. Hivyo, tunatarajia kwamba kitabu
hichi In shaa Allaah kiwe na manufaa makubwa haswa kwa wenye
uchu wa kutafuta elimu pamoja na Mashaykh kwani ni somo muhimu
linalosakwa sana na watafutaji elimu.

Hali kadhalika maelezo yaliyomo ndani ya kitabu hichi ni mepesi
kuyasoma na kuyaelewa kwani yapo kwa utangulizi na kitabu hichi
hakijaenda ndani sana kuhusiana na somo hilo la Uswuul.

Ni materejeo yetu kwamba kutokana na tafsiri hii, itapatikana faraja
kwa wasomi pamoja na kupatikana usomaji uliotanuka kwa wanafunzi
wa Uswuul.



Na bila shaka hiki ndicho kitabu cha kwanza cha somo la Uswuul al-
Fighi kufasiriwa kwa lugha ya kiswahili. Tunaamini In shaa Allaah
Waislam wengi watanufaika kwa kazi hii na yaliyomo ndani yake.

Allaah Amlipe ndugu yetu mfasiri wa kitabu hiki kwa Kiswabhili, Al-
Akh Naaswir Haamid.

01-Uswuul Al-Fighi: Kuhusu Kitabu Hichi

Uswuul al-Figh ni sayansi ambayo, hoja na ufunuo (wahy)
unakaa pamoja kwa kushirikisha rai yakinifu na shari'ah
iliyopokewa. Lakini bado, al-Uswuwuul haitegemei sana katika
hoja hadi kufikia sehemu ya kukataliwa na shari'ah iliyopokewa,
pia haiegemezwi kiurahisi katika kukubali kwa upofu
utakaopelekea kutounganishwa na hoja.

Kitabu hichi ni hatua ya kurahisisha Uswuul al-Figh na
utangulizi wake kwa wataalamu katika sayansi ya jamii na wale
ambao hawana nafasi ya kusoma kwa ndani maelezo ya sayansi
hiyo.



02-Uswuul Al-Fighi: Yaliyomo

Yaliyomo
Utangulizi
Sura ya Kwanza

Uswuul al-Fiqgh: Taratibu za Uchunguzi na Elimu ndani ya
Fighi ya Kiislamu.

Maana

Kiini cha hoja

Manufaa

Sayansi ambayo Uswuul al-Figh imepata msingi wa Elimu
Asili na Maendeleo ya Uswuul al-Figh.

Taratibu za kupata hoja Kutoka kwenye Vyanzo.

Sura ya Pili

Maswahaba ambao walitoa Fatwa kipindi cha maisha ya
Mtume.

Kipindi cha Maswahaba wakuu.
Wakati wa Abu Bakr as-Swiddiyq

Sifa maalum za Fighi wakati huo



Wakati wa ‘Umar Ibn al-Khattwaab

Wakati wa ‘Uthmaan Ibn ‘Affaan

Wakati wa ‘Aliy Ibn Abi Twaalib

Fugahaa miongoni mwa Swahaaba na Taabi'uun

Sura ya Tatu

Utungaji Sheria Baada ya Kipindi cha Maswahaba

Baada ya Taabi’uun: Kipindi cha Maimamu Mujtahidiyn

Watu wa Rai na Watu wa Hadiyth: Ahl al Hadiyth na Ahl al-Ra-ay
Sura ya Nne

Al-Imam ash-Shaafi’iy

Taratibu za al-Imaam ash-Shaafi’'iy kwenye Kitabu chake: Ar-
Risaalah

Sura ya Tano
Uswuul al-Figh Baada ya al-Imaam ash-Shaafi’iy
Maendeleo ya Uswuul al-Figh Baada ya al-Imaam al Shaafi'iy

Majukumu ya Wafuasi wa Abu Haniyfah katika Uandishi wa al-
Uswuul

Mtindo wa wafuasi wa al-Imaam ash-Shaafi‘iy, au
Mutakallimuun, na wale wa Hanafiyah.

Mtindo wa wanazuoni wa Hanafi wa al-Uswuul.

Sayansi ya Uswuul al-Figh kipindi cha Karne ya sita Hijriyah na
kipindi kinachofuata.

Sura ya Sita



Mada zinazohusiana na Ijtihaad
03-Uswuul Al-Fighi: Utangulizi

Sayansi ya Usuul al-Figh, hakika inaeleweka kuwa ni njia
muhimu sana ya uchunguzi ambayo imepata kuvumbuliwa na
mawazo ya Waislamu. Hakika, kwa vile ni msingi madhubuti
ambao juu yake nidhamu za Kiislamu zimeegemezwa, Uswuul
al-Figh sio tu imenufaisha ustaarabu wa Kiislamu, lakini
umechangia kuwa ni maandiko mazuri kabisa kwa ustaarabu wa
dunia kwa jumla. Haitokuwa sehemu ya nje kueleza hapa namna
utaratibu wa kufananisha ulivyoendelezwa ndani ya kuta za Fighi
ya Kiislamu.

Tunaiwasilisha kazi hii fupi, kwa wote walio na hamu ya
kuongeza elimu fulani kwenye sayansi hii. Na tunamuomba
Allaah Ta’ala Atusaidie sisi na kutunufaisha kwa tuliyoelimika na
kuelimika kwa yale tuliyonufaika, na kutulinda sisi kutokana na
elimu isiyo na manufaa, na kutokana na vitendo ambavyo
havikubaliki Kwake. Wa Akhiru Da’wana an al Hamdu Lillah Rabb
al 'Alamiyn (Sifa zote na shukrani zote ni zake Allaah, Bwana na
mlinzi wa viumbe vyote).

04-Uswuul Al-Fighi: Sura Ya Kwanza-
Taratibu Za Uchunguzi Na Elimu Ndani Ya
Fikhi Ya Kiislamu.

Maana:

Sayansi ya chanzo cha utaratibu wa Fighi ya Kiislamu Uswuul al-
Figh imetafsiriwa kama ni mkusanyiko ulio pekee na maana
maalum, wa uthibiti wa kisheria na ushahidi ambao,
utakaposomwa kwa makini, utapelekea aidha kwenye elimu
mahsusi ya uamuzi wa Shari'ah ama kwa uchache kwenye



dhana yenye kueleweka inayohusisha hayo hayo. Utaratibu
ambao kwa thibati hizo umechukuliwa na hali ya mthibitshaji.[1]

Kiini cha Hoja:

Kama ambavyo ni kiini cha hoja. Sayansi hii, pamoja na thibati
zilizomo ndani ya vyanzo vya maandiko ya Shari‘ah. Huziangalia
kupitia mtazamo wa namna yake kwa maana ya Ijtihaad.
Hukumu za kisheria zinatolewa kutokana na kipengele kimoja
baada ya kimoja. Ingawa baadaye, kwenye kesi ambapo
maandiko inatokea kwa pamoja kukhalifiana. Hiari ya uchaguazi
imewekwa bayana[2].

Manufaa:

Sayansi ya Uswuul al-Figh inafanya uwezekano wa kuwa na
elimu ya maamuzi ya Shariah kama ni somo, kwa upande wa
wale wenye sifa za kufanya Ijtihaad na ambao wamefaulu
masharti yake ya thibati za kisheria zilizotolewa na Mtoaji wa
Sheria (Allaah).

Faida zinazopatikana kutokana na sayansi hii kwa wale wasiofaa
kufanya Ijtihaad ni kwamba; kupitia masomo yao ya skuli bora
za dhana za kisheria madhaahib za mujtahiduun (wale ambao
wanatumia Ijtihaad) na hoja chini ya maamuzi yao. Wanafunzi
wa somo la utaratibu wa uchunguzi ndani ya Fighi ya Kiislamu
hawawezi kuelewa matawi tofauti ya dhana, kuzichambua na
kuchagua kutoka miongoni mwa tafsiri na kufanya uchaguzi (wa
hoja iliyo bora), na kuthibitisha mijadala ya kisheria kwa
mnasaba wa kanuni zilizotolewa na mujtahiduun walio bora.

[1] m Angalia Fakhrud-Diyn ar-Raazi; Al Mahswuul Fi ‘ilm
Uswuul al-Figh, iliyohakikiwa na Dkt. Twaah Jaabir al-
‘Alwaaniy; Riyaadh; Imamu wa Chuo Kikuu cha Kiislamu
cha Ibn Sa‘ud, toleo la mwanzo; 1399/1979; sehemu ya 1,
uk. 94.

[2] ;1 Angalia maelezo juu ya Uswuul al-Figh yaliyoanzishwa
na Maprofesa wa kitivo cha Sheria, Chuo Kikuu cha Al-
Azhar, mwaka wa masomo 1382/1963 uk.22


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2

05-Uswuul Al-Fighi: Sayansi Ambayo
Uswuul Al-Figh Imepata Msingi Wa Elimu.

Sayansi ya Uswuul al-Figh hakika ni somo huru na la kiaina
yake. Hata hivyo, limeegemea kwenye misingi mahsusi ya kutoa
hoja fulani juu ya hoja fulani. Elimu ambayo wanazuoni wa
Sheria za Kiislamu hawawezi kufanya kitu bila yake. Njia hizi za
kutoa hoja juu ya hoja nyengine, zimetolewa kutoka katika
adabu tofauti:

a) Nyengine zimetolewa kutokana na sayansi ya dhana ya
Aristotelia ambapo mwanafalsafa wa maandiko ya dhana
mutakallimuun wamefikiria kuwa na desturi ya kujadiliana
wanapoanza kazi zao. Majadiliano haya ya kielimu
yanajinasibisha, kwa mfano, kwa taratibu ambazo ndani
yake maneno yanatoa maana, mgawanyiko wa masomo
kwenda wakati wa leo na kutabiri, haja ya, na aina za,
maongezi ambayo yanaelemea kwenye kanuni za dhana
zilizotolewa kutokana na tafsiri na maana. Usahihi na
khitimisho zilizoegemezwa kwenye hoja ya kuongeza
maarifa, na majadiliano kuhusiana na ushahidi na namna
utakavyotumika kuthibitisha madai ya mmoja ambaye
anathibitisha hilo, au kukanusha migongano na mengineo
zaidi.

b) Nyengine zimetolewa kutoka IIm al-Kalaam Elimu ya akili na
hoja, na inahusisha majadiliano ya masuala kama hayo
kutoka kwa Mwenyezi Mungu al-Haakim. Kwa namna
ambayo ama ni Shari‘ah hiyo hiyo au sababu zinazoamua
lipi sahihi au lisilo sahihi, au ya kwamba ama mmoja
anaweza kuwa na elimu ya zuri na baya kabla ya
uteremsho (wahyi) au ama kutekeleza shukrani kwa
Muumbaji Mwenye wingi wa ukarimu. Ni wajibu
uliopatikana kwenye Shari‘ah au sababu za mwanaadamu.

C) Nyengine ni jumla ya kanuni za elimu ya lugha ambazo
wanazuoni wa al-Usuul wameendeleza kupitia elimu na
uchunguzi wa lugha na kuwasilisha kwa namna ya mfumo
wa kudhihirisha. Kama vile uchunguzi unaohusisha lugha



na asili zake, mgawanyo wa maneno kwenda kwenye
kimafumbo na herufi halisi, majadiliano ya elimu ya asili,
maneno mawili tofauti yenye maana sawa (utata), mkazo,
ushauri wa juu juu, kuonesha uhalisia, maana ya vipande
vya sarufi na mengineo zaidi.

d) Njia nyengine zimetolewa kutoka sayansi bora ya Qur-aan na
Sunnah. Kama vile mijadala kuhusiana na kupokewa
Hadiyth kwa msimuliaji mmoja Ahaad, au kwa wasimuliaji
wengi wasioweza kusimulia uongo Tawaatur, njia
zisizokuwa rasmi za kuitafsiri Qur-aan na kanuni zake,
utaratibu wa kuikubali Tadiyl ama kuikataa Jarh vya
wasimuliaji, kutangua sheria al-Naasikh wa al-
Mansuukh[1], shuruti za maandiko ya Hadiyth na
mfuatano wa wasimulizi, na mengineyo zaidi.

e) Mwisho, mifano iliyotumika na wanazuoni wa al Uswuul
kwenye ufafanuzi wa hoja zao. Ambazo zimetolewa
kutoka kwenye Fighi maalum, na kutoka kwenye ushahidi
wa kina kwa sababu hiyo hiyo kama ilivyochukuliwa
kutoka kwenye Qur-aan na Sunnah.

Mambo ambayo wanachuoni wa al Usuul wanajishughulisha zaidi
nayo, yanahusisha yafuatayo:

§ Elimu ya kuwaza kwa makini na kutoa habari fulani juu ya
kitu fulani.

§ Elimu ya lugha.
§ Amri na Makatazo.

§ Maarifa ya kufahamu al-'Aam na misamiati mahsusi al-
Khaasw.

§ Mambo yasiyothibitika al-Mujmal na dhana zinazotambulika
al-Mubayyan.

§ Kutangua an-Naskh.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1

Tabia (kwa uwazi, zile za Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa
aalihi wa sallam) na maana zake).

won

§ Makubaliano.
§ Simulizi kuhusiana na Sunnah.
§ Kufatanisha hoja al-Qiyaas.

§ Kuelekeza hoja iliyo bora inapotokezea kesi zenye
migongano zilio dhahiri.

§ Kutumia uwerevu wa akili na elimu Ijtihaad.
§ Kufuata madhehebu maalum ya kisheria Taqgliyd.

§ Vyanzo vyenye mgogoro (ambavyo ni nje ya vile vyanzo
vinne “vilivyokubaliwa”).

[1] m An-Naasikh wa al-Mansuukh: Ni somo la aya ambazo
Qur-aan kwa maudhui yake zimetangua maana ya kisheria
kwa aya nyengine, kwa hivyo inaitwa al-Mansuukh.Tawi hili
la al-Uswuul pia linahusisha na somo la maudhui ya
Hadiyth, aidha maudhui hayo yanaweza kutangua maana
za kisheria ndani ya Qur-aan au kwenye Hadiyth nyengine.

06-Uswuul Al-Fighi: Asili Na Maendeleo
Ya Uswuul Al-Figh

Sio rahisi kulisoma somo la Uswuul al-Figh na maendeleo yake
bila ya kupitia kumbukumbu za Fighi. Mafundisho ya vitendo
kwa Shariah ambazo yamekusanywa kusanywa kutokana na
vyanzo mahsusi vya sheria.

Kubuni maana ya Uswuul ni: shina, au asili Asw/, wingi Uswuul
au kile chengine ambacho kinajengwa juu yake. Kwa mfumo wa


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1

kisheria za Kiislamu (ndipo) Fighi inapojengwa hapo, na mizizi
kutoka kwenye mashina ya Uswuul ambayo yanakuwa na
chanzo chake cha ushahidi. Matokeo yake, ili kufahamu asili ya
Uswuul al-Figh, tunahitaji kuwa na uoni wa jumla juu ya historia
ya Sheria za Kiislamu. Tashri’ly

Kuanzisha vifungu vya Shariah, kuamuru sheria kufuatwa,
kuweka kanuni na amri, na kufafanua miundo ni kazi ambayo ni
maalumu kwa Allaah pekee. Yeyote anayejipa na kuandikia kazi
hizi zaidi ya Allaah, ametenda dhambi ya Shirk. Kwani, kufanya
hivyo amekwenda kinyume kabisa na imani ya Upweke wa
Allaah. Tawhiyd.

Allaah Ameweka na kugawa thibati na vyanzo vilizo wazi za
ushahidi kwa ajili ya kwamba; waumini wasiwe na matatizo
kutafuta muongozo wao kwenda kwenye vipengele vya Sheria
Zake. Au Ahkaam kwa kutumia baadhi ya vyanzo hivi vya
ushahidi. Ummah wa Kiislamu umekubaliana juu ya usahihi na
uhusiano wake kwa Ahkaam, na wameukubali hivyo hivyo. Hata
hivyo, kuna tofauti nyingi kwa mnasaba wa vyanzo vyengine vya
ushahidi.

Vyanzo vya ushahidi ambavyo Ummah wote wamekubali, na juu
ya usahihi wa ambao kuna makubaliano ya jumla, inajumuisha
vyanzo viwili, ambavyo vinafanya msingi wa sheria kipindi cha
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) Vyanzo hivi
viwili vya sheria ni:

1) Qur-aan: Hii inaweza kutafsiriwa kama ni maneno
yaliyoteremshwa kwa Mtume (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam). Kuisoma pekee ni
miongoni mwa tendo la ibada, Surah fupi ambayo
ni changamoto kwa binaadamu kutoa chochote
chenye kufanana nayo. Kila herufi ambayo
imefikishwa kwetu ni kupitia kwa waandishi
madhubuti wasio na pingamizi Tawaatur ambayo
imeandikwa baina ya magamba mawili ya Kitabu
Kitakatifu Msahafu kuanzia na Surat al-Faatihah



“Sura ya ufunguzi” na kumalizia kwa Surat an-
Naas.

2) Sunnah: Inajumuisha kila kitu, nje ya Qur-aan. Ambayo
imefikishwa kutoka kwa Mtume (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam), alilolisema, kutenda au
kukubaliana nalo.

Hivyo, kila tamko la Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa
sallam), zaidi ya Qur-aan, na Kkila kitendo chake. Kuanzia
mwanzo wa kazi yake mpaka mwisho wa siku zake, zinahusisha
Sunnah yake. Kwa maneno ya jumla kila neno aidha linaanzisha
uamuzi ambao unatumika kwa wafuasi wa Ummah wote, au
uamuzi ambao unamhusisha Mtume mwenyewe peke yake au
kwa Swahaaba zake wengine.

Bila ya kuangalia kama alivyofanya Mtume (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam) ni tabia nzuri au vyenginevyo, kila
neno lake, tabia na idhini. Inaweza kuchukuliwa kama ni chanzo
cha ushahidi kwenye uamuzi wa kisheria. Hivi ndivyo ilivyo, bila
ya kuangalia kwamba lafudhi zake au vitendo vina mnasaba wa
dini au mwenendo. Au ama zimejihusisha na kutoa amri au
kutoa maoni, kuzuia, kukataa, au kukubali. Na bila ya kuangalia
ikiwa ama lafudhi zake au kitendo, kiliegemezwa kwenye uamuzi
uliotolewa kabla kwenye Qur-aan, au ama inasimama kufanya
kazi pekee (bila ya tegemezi) kuanzisha sheria.

Kipindi cha maisha ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi
wa sallam), maamuzi yote ya kisheria Ahkaam za Shariah,
ukiunganisha na migawanyo yote, kama vile maamuzi makuu au
yaliyopokelewa, elimu juu ya misingi ya imani, na mwenendo wa
kanuni kuhusiana na matendo maalum na usahihi wake,
yalitolewa kutokana na vyanzo viwili vya Qur-aan na Sunnah.

3) Ijtihaad: Ilikuwa ikifanyiwa kazi na Mtume (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam) na wale Maswahaba
zake ikiwa na mwelekeo wa kisheria ujulikanao
kama Ahl an-Nadhwar. Ijtihaad ya Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) ilithibitishwa na
Qur-aan na mara nyengine haithibitishwi. Ambapo



kwa kesi hiyo, ilielezwa kwamba suluhisho lililo
bora ni lile ambalo hakulifanyia kazi.

Ijtihaad iliyofanywa na Maswahaba, daima ilikuwa ni kujibu
mazingira ambayo yametokea kwao. Baadaye, walipokutana na
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), wataeleza
kilichotokezea na kumwambia walichotolea uamuzi. Mara
nyengine, yeye (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam)
anazikubali Ijtihaad zao, na uamuzi kama huo wa kwao (uliopata
ruhusa ya Mtume) ulifanya sehemu ya Sunnah. Kama yeye
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) atazikataa
Ijtihaad zao. Maelezo yake kuhusiana na mwenendo sahihi
utakuwa ni Sunnah.

Hivyo, tunaweza kusema kwamba; kwa hatua hiyo sheria
ilitegemea kwenye mifumo miwili ya Uteremsho Mtukufu. Wahyi:

1. Uteremsho uliosomwa, Wahy Matlu, au Qur-aan yenye
ukamilifu isiyoigika I’jaaz.
2. Uteremsho usiosomwa. Wahy Ghayr Matlu, au Sunnah za
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam).
3.
Hakika, Ijtihaad iliyofanywa na Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa
aalihi wa sallam) itakuwa ni yenye kufuatwa (precedent) kwa
Swahaaba zake na baadaye Waislamu. Ambazo kwa uwazi
inathibitisha uhalali wa Ijtihaad, ili kwamba pale
watakaposhindwa kupata uamuzi ulioamuliwa kwa kisheria ndani
ya Qur-aan au Sunnah, walihitajika kufanya kazi ya Ijtihaad ili
kufikia kwenye hukumu peke yao.

Juu ya hivyo, labda ili kuipa nguvu na kuianzisha dhana hii,
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) alikuwa
akiwaamrisha baadhi ya Maswahaba zake kufanya Ijtihaad
kuhusiana na mambo fulani akiwepo yeye mwenyewe. Kisha
atawaambia nani alikuwa sahihi na nani alikosea.

07-Uswuul Al-Fighi: Taratibu Za Kupata
Hoja Kutoka Kwenye Vyanzo



Ama kwa Quraan...

Qur-aan ilisomwa na kueleweka kwa Swahaaba bila ya wao
kuhitaji msaada wa kuhitaji kukimbilia katika kanuni rasmi za
sarufi. Vile vile, wamejaaliwa kuwa na muoni ulio msafi, akili za
uwerevu na zilizo makini. Walikuwa na uwepesi wa kufahamu
malengo ya Mtoa Sheria (Allaah) na hekima zilizomo ndani ya
Sheria Zake.

Hakika ni mara chache Maswahaba walikuwa wakimuuliza
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) kuhusiana na
jambo lolote isipokuwa yeye mwenyewe alitaje kwanza.

Imesimuliwa kwamba Ibn ‘Abbaas (Radhiya Allaahu ‘anhuma)
alisema "“Sijapata kuona watu bora kuliko Maswahaba wa Mtume
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam). Kupitia kipindi cha
kazi yake, mpaka alipofariki. Wamemuuliza kuhusiana na
mambo kumi na tatu, yote ambayo yametajwa ndani ya Qur-
aan. Kwa mfano [maana ya]:

“"Wanakuuliza (hukumu ya) kupigana vita katika miezi
mitakatifu...” [2:217)

na “Wanakuuliza juu ya hedhi....” (2:222)"

Ibn ‘Abbaas (Radhiya Allaahu ‘anhuma) alisema, “Walikuwa
wakimuuliza yeye kwa mambo ambayo yalikuwa na azma ya
uhakika kwao[1].”

Ibn ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘anhuma) kwa hili alisema: “Usiulize
kwa jambo ambalo halikutokezea, kwani mimi nimemsikia baba
yangu ‘Umar Ibn al-Khattwaab akisema: Mlaani yule aliyeuliza
jambo ambalo halikutokezea.[2]"

Qaasim (Radhiya Allaahu ‘anhu) alisema (kukiambia kizazi cha
tatu cha Waislamu): “Munauliza kuhusu vitu tusivyowahi
kuuliza, na kugombana kuhusu vitu ambavyo hatujawahi
kugombana navyo. Hata munauliza kuhusu vitu ambavyo mimi
sina maarifa navyo. Lakini kama tutajua, haitoruhusiwa kwetu
kubakia kimya kuhusiana navyo[3].”


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3

Ibn Is-haaqg (Radhiya Allaahu ‘anhu) alisema: “Nimekutana na
zaidi ya Maswahaba wa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi
wa sallam) kuliko mtu mwengine yeyote, na sijapata kuwaona
watu walioishi maisha ya kawaida au ambao ni wachache wa
kudai juu yao wenyewe[4].”

‘Ubaadah bin Nusay al-Kindi (Radhiya Allaahu ‘anhu) alisema:
“"Nimejuana na watu ambao ugumu wao haukuwa imara kama
wa kwenu, na masuala yao vyalikuwa kimya tofauti na vyale
munayouliza nyinyi[5].”

Abu ‘Ubaydah (Radhiya Allaahu ‘anhu) alisema ndani ya kitabu
chake cha Majaaz al Qur-aan: “Haikuwahi kusimuliwa kwamba
Swahaabah yeyote alikwenda kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi
wa aalihi wa sallam) kwa elimu yoyote ambayo inawezekana
kupatikana ndani ya Qur-aan[6].”

Ama kuhusu Sunnah...

Sehemu ya Sunnah ambazo zina lafudhi za Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) zilikuwa ndani ya lugha za
Maswahaba, hivyo walitambua maana zake na kuelewa maneno
yaliyomo ndani ya aya (phrase) na yale maneno mengineo
ambayo hudhihirisha maana yake (context).

Namna ulivyo mwenendo wa Mtume, waliweza kushuhudia (huo
mwenendo), baadaye kuwaambia wengine vile vile kama
walivyoona. Kwa mfano, mamia ya watu walimuona Mtume
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) akifanya wudhuu na
wao kufuata mwenendo wake bila ya kumuuliza kutaka maelezo.
Kama baadhi ya vitendo kwenye wudhuu yalikuwa ni lazima na
vyengine kupendekezwa, ambavyo kwa uwazi vimeruhusiwa na
vyengine havikutajwa. Vivyo hivyo, walishuhudia (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam) akifanya Hijjah na Swalah, na
vitendo vyengine vya ibada.

Watu walisikika wakimuuliza Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa
aalihi wa sallam) kutoa Fataawa kuhusiana na masuala tofauti,
na alifanya hivyo. Kesi zilipelekwa kwake, na yeye alitamka
hukumu. Matatizo yatatokea miongoni mwa Maswahaba, na
yeye alitoa jibu la hakika. Aidha matatizo hayo yalihusiana na


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6

mahusiano ya pamoja, tabia binafsi, au masuala tofauti ya
kisiasa. Walishuhudia mazingira yote haya na walifahamu maana
(ya mazingira yaliyotokea). Ili kwamba hekima na malengo ya
hukumu za Mtume zisifichwe mbali nao.

Watu walimuona namna Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi
wa sallam) alivyokuwa akiona tabia za Maswahaba wake na
wengineo. Hivyo, kama yeye (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa
sallam) alimsifu yeyote, walitambua ya kwamba tendo la huyo
mtu lilikuwa ni zuri, na kama atamlaumu yeyote, walitambua
kwamba kuna kosa fulani kwa namna huyo mtu alivyofanya.

Juu ya hivyo, simulizi zote kuhusiana na Fataawa za Mtume
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), maamuzi na
kukubali au kutokubali baadhi ya masuala inaonesha kwamba
yalitokea mbele ya watu wengi. Ni kama mfano wa
anavyotambua daktari na wenziwe, kutokana na mjumuiko wa
muda mrefu na kutambua wenyewe mazoea[7] sababu za yeye
kuelekeza dawa fulani. Hivyo, hata Maswahaba wa Mtume
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) walitambua hakika
sababu na hekima zilizomo ndani ya maamuzi yake.

Ama kwa Ijtihaad...

Maelekezo ya kwamba Ijtihaad inaruhusika na inafaa kwa
matumizi ya misamiati ya leo ni mengi. Kwa mfano, Mu’adh bin
Jabal (Radhiya Allaahu ‘anhu) anaeleza kwamba wakati Mtume
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) alipompeleka
Yemen, aliuliza:

“Utafanya nini kama suala limeletwa mbele yako kwa hukumu?”
Mu’adh akasema: “Nitahukumu kwa mujibu wa Kitabu cha
Allaah” Mtume akauliza: “*Kama hukupata suluhisho ndani
ya Kitabu cha Allaah?” Mu’adh akasema: "“Basi
nitahukumu kwa Sunnah ya Mtume.” Mtume akauliza: “Na
kama hukupata kitu ndani ya Sunnah ya Mtume?” Mu’adh
akasema: "Basi nitafanya Ijtihaad kutengeneza hukumu
yangu mwenyewe.” Mtume alikipiga piga kifua cha Mu’adh
na akasema: "“Sifa zote ni za Allaah Ambaye
Amemuongoza mjumbe wake kwa lile ambalo
linamfurahisha Yeye na Mtume Wake[8].”


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8

Ijtihaad hii na kutumia hukumu yake mtu mwenyewe kama
ilivyotajwa na Mu’adh, pia inaelezwa katika ushauri wa ‘Umar
(Radhiya Allaahu ‘anhu) aliompa Abu Muusa (Radhiya Allaahu
‘anhu) alipomteua kama ni Jaji: “"Hukumu itolewe kwa mujibu
wa maelezo ya shurti za Qur-aan au mwenendo uliowekwa na
Sunnah...” Kisha akaongeza:

“Hakikisha unaelewa vizuri kila kesi ambayo imeletwa kwako
ambayo hamna maandiko yanayohusiana nayo kutoka
kwenye Qur-aan au Sunnah. Kwako, baadaye, ni jukumu
la kuoanisha na kufananisha, ili kutofautisha mifano kwa
lengo la kufikia hukumu ambayo ipo karibu na uadilifu na
bora mbele ya Allaah[9].”

A\Y 144

Hapo hapo, al-Imaam ash-Shafi'iy ameeleza "“rai” kama ni
maana ya Ijtihaad na Ijtihaad kama ni al-Qiyaas. Amesema
“Hayo ni majina mawili kwa kitu kimoja[10].”

Abu Bakr asw-Swiddiyg (Radhiya Allaahu ‘anhu), Khaliyfat
Rasuul Allaah, amesema: “Namna Mtume alivyo, rai zake daima
zilikuwa ni sahihi kwa sababu Allaah daima Akimuongoza. Ama
katika kesi yetu, tunadhania na tunakisia.[11]"

A\ n

Hivyo, tunaweza kusema kwamba dhana ya Ijtihaad au “rai”,
kwenye kipindi hicho, haikwenda mbali zaidi ya moja zifuatazo:

a) Kutumia maana moja au nyingine zinazowezekana katika
kesi ambapo hukumu inaweza kujikubali yenyewe katika
tafsiri zaidi ya moja. Mfano, pale Mtume (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam) alipowaamrisha Waislamu
kuswali sehemu ya Banu Quraydhwah[12].

b) Mlinganyo, Qiyaas, ambayo inahusu suala kwa kulifananisha
na jengine, pia suala hilo linazungumzwa ndani ya Qur-
aan au Sunnah. Kwa mfano Qiyaas ya ‘Ammaar
aliyepambanisha kesi ya Tayammum akiwa katika hali ya
Janaabah kwa Ghus/, na hivyo kupangusa (kujisiriba)
mwili wake wote kwa vumbi[13].

c) Ijtihaad ya kutia maanani kitu ambacho kinawezekana kuwa
na manufaa au kuzuia kitu ambacho kinaweza kupelekea


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn10
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn11
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn12
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn13

kwenye ubaya, au kuchukua uamuzi fulani kutoka kwenye
matamko ya jumla, au kutumia tafsiri maalum, na
mengineyo zaidi.

Bidii ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam)
kuwahamasisha Maswahaba kufanya Ijtihaad na kuwafundisha
katika matumizi yake inaweza kuonekana kwenye maneno ya
Hadiyth hii:

“"Hakimu anapofanya Ijtihaad na kufikia kwenye hukumu
sahihi, anapata ujira mara mbili, na kama hitimisho lake
si sahihi, pia anapata ujira mmoja.[14]"

Ijtihaad ya Maswahaba wengi ilikuwa ni makini na kwamba
kwenye kesi nyingi, uteremsho wa Qur-aan ulihakikisha huo
umakini. Na Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam)
aliikubali. Bila ya shaka, ukaribu wao na Mtume (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam) ulitosheleza wepesi wa kutambua
malengo ya Mwingi wa Busara na Mtunga sheria, madhumuni
makuu vyaliyo ndani ya Sheria za Qur-aan, na maana ya
maandiko. Nafasi ambayo waliokuja baada yao hawakufaidi
moja kwa moja.

[1] m Angalia ‘Abdullaah Ibn ‘Abdur-Rahmaan ad-Daarimiy,
Sunan, I, uk. 51,

[2] &1 Ad-Daarimiy, Sunan, I, uk. 50.
[3] 2 Ad-Daarimiy, Sunan, I, uk. 49.
[4] 1y Ad-Daarimiy, Sunan, I, uk. 51
[5] na Ad-Daarimiy, Sunan, I, uk. 51

[6] vss Imenukuliwa na Shaykh ‘Aliy Abdur-Razzaq ndani ya
Tamhiyd li Taariykh al-Falsafah, Cairo, uk. 152.

[7] ne Ad-Dahlawiy: HujajatulLlaah al-Baalighah, (Misri), I,
uk. 289.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn14
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref4
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref5
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref6
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref7

[8] nm Kwa maelezo kuhusiana na usahihi wa kunukuu
Hadiyth kama ushahidi, angalia waandishi, Al-Ijtihaad wa
at-Taqgliyd, (Cairo, Dar al Ansar), uk. 23-24, na sura
kuhusiana na Ijtihaad kitabu cha Al-Mahswuul.

[9] ney Angalia Ibn Qayyim, Ilaam al-Muwaqqi’iyn

[10] ng Angalia al Imam ash-Shaafi'iy, Ar-Risaalah, (Cairo),
uk. 476

[11] eq Ibn Qayyim, Ilaam al-Muwaqqi’iyn, 1, uk. 54, Ibn
‘Abd al-Basr, Jami’ Bayaan al 'ilm, 11, uk. 134.

[12] 1 Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam)
aliwaamrisha kundi la Waislamu pamoja na maelekezo:
“Simamisheni Swalah ya Laasiri sehemu ya Banu
Quraydhwah.” Wakitoa tafsiri yao kuhusiana na hili, kundi
moja la Waislamu ndani ya kundi wakaendelea na safari
yao mpaka jua lilipozama (machweo), bila ya kusimama
kwa ajili ya Swalah ya Laasiri kwa wakati wake. Hata
hivyo, kundi la pili waligandia kufuata nafsi zao kuliko
maagizo ya Mtume, walisimama mbali kidogo kabla ya
sehemu ya Banu Quraydhwah ili kuweza kutekeleza Swalah
katika wakati wake. Alipofahamishwa walivyofanya kuhusu
kila kundi, Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa
sallam) alisema kwamba wote walikuwa sahihi.

[13] 22 Hadiyth ni maarufu na ni sahihi, na iliingizwa ndani
ya vitabu vya Imaam al-Bukhaariy, Abu Dawud, al-
Nasaaiy, Ibn Maajah, na Ahmad katika mkusanyiko wa
Hadiyth.

[14] 23 Hadiyth hii ni ya maana na ilipokewa na al-
Bukhaariy, Muslim, na wengineo katika mkusanyiko wao
wa Hadiyth sahihi.


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref8
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref9
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref10
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref11
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref12
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref13
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref14

08-Uswuul Al-Fighi: Maswahaba Ambao
Walitoa Fatwa Kipindi Cha Maisha Ya
Mtume

Maswahaba ambao walitoa Fatwa kipindi cha maisha ya Mtume
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) ni: Abu Bakr,
‘Uthmaan, ‘Aliyy, ‘Abdur- Rahmaan bin ‘Awf, ‘Abdullaah bin
Mas’uud, ‘Ubayd bin Ka’ab, Mu’‘aadh bin Jabal, ‘Ammaar bin
Yaasir, Hudhayfah bin al-Yamaaniy, Zayd bin Thaabit, Abu ad-
Dardaa, Abu Muusa al-'Ash’ariy na Salmaan al-Faarisiy, Allaah
Awe Radhi nao wote.

Maswahaba wengine walitoa Fatwa nyingi kuliko wengine. Wale
ambao walitoa Fatwa nyingi ni: ‘Aaishah Ummul Mu’miniyn,
‘Umar bin al-Khattwaab, na mwanawe ‘Abdullaah, ‘Aliyy bin Abi
Twaalib, ‘Abdullaah bin ‘Abbaas na Zayd bin Thaabit. Fatwa
ambazo zilitolewa na yeyote kati ya hawa sita zinaweza kujaza
kitabu kikubwa. Kwa mfano, Abu Bakr Muhammad bin Muussa
bin Ya’quub bin al-Khalyfah Ma’muun alikusanya Fatwa za Ibn
‘Abbaas kwa vitabu ishirini.

Wale ambao wana idadi ya chini za Fatwa wamepokewa kuwa
ni: Ummu Salamah Ummul Mu’uminiyn, Anas ibn Maalik, Abu
Sa’'iyd al-Khudriyy, Abu Hurayrah, ‘Uthman bin ‘Affaan,
‘Abdullaah bin Amr bin al-'‘Aasw, ‘Abdullaah bin Zubayr, Abu
Muusa al-Ash’ariy, Sa’iyd bin Abi Waqgqgaas, Salmaan al- Faarisiy,
Jaabir bin ‘Abdullaah, Mu’‘aadh bin Jabal na Abu Bakr asw-
Swiddiyq. Fatwa za mmoja kati ya hawa kumi na tatu zinajaza
sehemu ndogo tu ya kitabu.

Orodha hii inaweza kuongezwa kwa Twalhah, az-Zubayr, ‘Abdur-
Rahmaan bin Awf, ‘Imraan bin Huswayn, Abu Bakr, ‘Ubaydah bin
asw-Swaamit na Mu’awiyah bin Abi Sufyaan. Waliobaki wametoa
idadi chache za Fatwa, na mmoja au wawili tu kwenye matukio
mengine zimesimuliwa kutoka kwa yeyote kati yao. Fatwa zao
zinaweza kukusanywa kwenye kitabu kidogo, lakini baada tu ya
kufanya uchunguzi na kuunganisha vipande vipande kwa hali ya

juu[1].


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1

Katika kutayarisha Fatwa zao, Maswahaba walikuwa
wakipambanisha tukio moja moja lililowahi kuwatokea na suala
linalofanana ambalo hukumu imetolewa katika maandiko ya
Qur-aan na Sunnah. Hivyo, kulirudisha kuangalia maana na
uhalisia wa kisheria kwa kujaribu na maandiko kwenye maana
halisi ya neno, makusudio yake, na maelezo mengine yoyote
yenye kunasibiana.

Baada ya kufikia maamuzi, watawaeleza wengine namna
walivochambua mijadala yaliyowapelekea kwenye maamuzi,
aidha kama ikiwa zimefikiwa kutoka kwenye herufi za maandiko
au kutoka kwenye chanzo chake na watu watawafuata wao.
Hakika, wanachuoni hawa wa Kiislamu wa mwanzo hawakusita
kuchunguza suala mpaka kufikia katika uamuzi
utakaojitesheleza nao, na mpaka wawe hakika wametosheka
kwamba wamefanya jitihada zao za juu na hawawezi tena
kuendelea.

[1] m Angalia Ibn Hazm, Al-Thkaam, Mj. uk. 92-93.

09-Uswuul Al-Fighi: Kipindi Cha
Maswahaba Wakuu

Baada ya kipindi cha Mbora wa Mitume (Swalla Allaahu ‘alayhi
wa aalihi wa sallam), ukaingia wakati wa Maswahaba wakuu na
viongozi walioongoka vyema Khulafau’ ar-Raashiduun. Kipindi
hichi kilidumu kutoka mwaka 11 hadi 40 A.H. Wasomaji Qurra’
ni neno lililokuwa linatumika wakati huu kumaanisha wale
Swaababah wenye utambuzi mzuri wa Fighi na waliokuwa
wakitoa Fatawa.

10-Uswuul Al-Fighi: Wakati Wa Abu Bakr
Asw-Swiddiyq (Radhiya Allaahu ‘anhu)


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1

Maymuun bin Mahraan alifupisha utaratibu wa Abu Bakr
(Radhiya Allaahu ‘anhu) aliokuwa akiutumia kwenye kufikia
maamuzi kama ifuatavyo:

Mgogoro unapofikishwa kwake, Abu Bakr (Radhiya Allaahu
‘anhu) aliangalia ndani ya Qur-aan, kama atapata chochote kwa
mujibu wa hilo na ataweza kutoa hukumu, alifanya hivyo. Kama
hatopata kuona suluhisho ndani ya Qur-aan, lakini akakumbuka
kipengele fulani cha mwenendo wa Mtume (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam), atatoa hukumu kwa mujibu wa hiyo
(Sunnah). Kama hatopata kuona kitu chochote ndani ya Sunnah,
atakwenda na kuwaambia Waislamu: "Mgogoro fulani na
fulani umefikishwa kwangu. Yupo yeyote kati yenu
anayetambua chochote katika mwenendo wa Mtume
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) na kwa huo
(mwenendo) hukumu inaweza kutolewa?” Kama yeyote
ataweza kujibu suala lake na kutoa maelezo yenye kufanana,
Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) husema: “"Shukrani ni za
Allaah Ambaye Amemuwezesha miongoni mwetu
kukumbuka walichojifunza kutoka kwa Mtume wetu.”
Kama hatopata kuona suluhisho lolote ndani ya Sunnah, basi
atawakusanya viongozi na watu walio bora kabisa na
kushauriana nao. Kama watakubalina kwenye suala, basi atatoa
hukumu kwa msingi huo[1].

Kama taratibu zote hapo juu zitashindwa kufikia mwisho
wowote, basi atafanya Ijtihaad na kutengeneza mawazo yake
mwenyewe, aidha kwa kutolea maana ya andiko katika namna
ambayo maana halisi itakuwa wazi, au kwa kufanyia kazi
uwerevu wa akili yake ya kisheria.

Mfano wa Ijtihaad ya aina ya mwanzo ni pale alipoulizwa kuhusu
Kalaalah Akijibu, Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) alisema:
“Mawazo yangu, kama ni sahihi, basi ni kutoka kwa
Allaah, na kama si sahihi, basi ni kutoka kwangu na
Shaytwaan. Kalaalah ni yule asiye na mrithi kuendea juu
wala mrithi kuendea chini”[2].


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2

Mfano mwengine kama huo ni pale ‘Umar (Radhiya Allaahu
‘anhu) alipotamka kwake Hadiyth ifuatayo ya Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam): "Nimeamrishwa
kupigana vita dhidi ya watu hadi waseme kwamba
Hapana mungu isipokuwa Allaah...”[ 3] na Abu Bakr (Radhiya
Allaahu ‘anhu) alisema, “"Zakaah ni sehemu ya hiyo."[4]

Pale Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) alipotaka kupigana vita
dhidi ya wale wanaozuia kutoa Zakaah, ‘Umar (Radhiya Allaahu
‘anhu) alinukuu Hadiyth hii kuonesha kwamba kupigana nao
hakuruhusiwi kwa sababu Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa
aalihi wa sallam) alisema "“...hadi waseme kwamba Hapana
mungu isipokuwa Allaah. Kisha, kama watasema hivi,
damu zao na mali yao haitosumbuliwa na mimi, isipokuwa
kwa haki thaabit (yaani mpaka wafanye vitendo ambavyo
vinaadhibiwa kwa mujibu wa Shariah ya Kiislamu.)”

Kwa mujibu wa ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘anhu), vitendo hivi
vilikuwa ni: uzinifu, mauaji, na kuritadi, kwa vile kuzuia kutoa
Zakaah haikutamkwa na Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi
wa sallam). Lakini Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu)
alimwambia: “"Zakaah ni sehemu ya hiyo, kwa ajili ya
Allaah, nitapigana na yeyote aliyetekeleza Swalaah lakini
hakulipa Zakaah! Kama yeyote atajaribu kuzuia kutokana
na mimi, hata kiwango kidogo walichokuwa wakilipa kwa
Mtume, nitakwenda nao vitani juu yake (Zakaah).”

Mfano wa pili wa Ijtihaad ni pale alipoamua kwamba mama yake
mama anaweza kurithi, lakini baba yake mama hawezi kurithi.

Baadhi ya Answaar walimwambia: “Unamruhusu mwanamke
kurithi kutoka kwa aliyefariki, wakati yeye (mwanamme)
hatorithi kutoka kwake (mwanamke) kama huyo (mwanamke)
atakuwa na aliyefariki. Na unaacha bila ya chochote kwa
mwanamke kutoka kwa yule (mwanamme) ambaye anaweza


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4

kurithi pale hali inapogeuka.” Baadaye Abu Bakr (Radhiya
Allaahu ‘anhu) aliamua kwamba wote kuukeni na mabibi wa
kuumeni watagawana moja ya sita ya urithi.

Mfano mwengine ni hukumu yake kwamba kila mmoja apokee
mgao ulio sawa kutoka nyumba ya hazina baytul maal. ‘Umar
(Radhiya Allaahu ‘anhu) alimuuliza: "“Utamuweka nafasi gani
yule aliyeingia kwenye Uislamu akiwa na mashaka ya
kuwa sawa na yule ambaye ameacha nyuma; nyumba
vake na mali yake, na kuhama ili kuwa pamoja na
Mtume?”

Hata hivyo, Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu), alitilia mkazo
kwamba: "Wote wameingia kwenye Uislamu kwa ajili ya
Allaah, na malipo yao yapo Kwake Yeye; dunia hii si
chochote.” Hata hivyo, pale ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘anhu)
alipokuwa Khaliyfah, alitofautisha baina ya watu na kulipa “ujira’
kwa mujibu wa kila mmoja alivoanza kuingia kwenye Uislamu,
kama wamehama, na kiwango gani wameumia kwa ajili ya
Uislamu.

(4

Mfano mwengine wa namna Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu)
alivoifanya kazi ya Ijtihaad ni pale alipotofautisha uteuzi wa
Khaliyfah kwa (kumuweka) mrithi wake, (tofauti) na ule uteuzi
kwa njia ya Bay’ah. Hivyo, alimteua ‘Umar (Radhiya Allaahu
‘anhu) kuwa ni Khaliyfah baada yake, na Maswahaba
walikubaliana nae.

Khaalid bin al-Waliyd (Radhiya Allaahu ‘anhu) alimuandikia Abu
Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu), kumwambia kwamba katika
baadhi ya sehemu za Mkono wa Nchi za Kiarabu amekuta watu
wakifanya vitendo vya liwaatw. Abu Bakr aliamua kushauriana
na Maswahaba wa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa
sallam) ili kuchukua hatua ipi kuhusiana na hilo. Mmoja
miongoni mwa Swahaabah alikuwa ni ‘Aliyy (Radhiya Allaahu
‘anhu), na hukumu yake ilikuwa ni kali kuliko zote.

Alisema: “"Ovu lake lilitambulika kwa taifa moja tu, na
unajua nini Allaah Aliwafanyia. Ninashauri kwamba watu
hawa wachomwe hadi kufa.”



Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) alimjibu Khaalid kumwambia
kwamba wachomwe hadi kifo; na hili lilifanyika.[5]

[1] m Ad-Dahlaawiy, HujajatulLlaah Al-Baalighah, (Misri), I,
uk. 315,

[2] 1 Kuna khitilafu kuhusu maana ya neno Kalaalah. Kwa
mujibu wa baadhi, lina maana ya wale waliokufa bila ya
kuacha nasaba ya mrithi, wala kizazi, wala baba au babu.
Wengine, hata hivyo wanaona lina maana ya wale
wanaokufa bila ya kizazi, bila ya kujali kama amefuatiwa
na baba au babu. Aya inayoelezea ndani ya Qur-aan
inapatikana Surat an-Nisaai, 4:176. Na ilikuwa ni kutokana
na msingi huu wa aya kwa Abu Bakr (Radhiya Allaahu
‘anhu) aliamrisha kama alivyofanya. Sababu ya Abu Bakr
(Radhiya Allaahu ‘anhu) ilikuwa kwamba aya hiyo
inaelekeza kwamba ndugu wa kike wa Kalaalah apatiwe
nusu ya urithi, na kama huyo baba angelikuwa hai, huyo
ndugu wa kike asingerithi chochote kutoka kwa Kalaalah.
Hivyo, ijapokuwa Qur-aan haielezi suala hilo, ni uadilifu ulio
wazi kwamba maana iliyokusudiwa ni kwamba huyo
Kalaalah ni yule anayekufa bila ya kuacha nasaba ya mrithi
pande yoyote.

[3] 122 Hadiyth hii ni sahihi na imepokewa kutoka kwa
Maimamu al-Bukhaariy, Muslim, at-Tirmidhiy, Ibnu Maajah,
Ahmad, At-Twayaalisii, na wengineo.

[4] s Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘anhu) alikuwa na maana
ya kusema kwamba maana hiyo aliyoitoa kwa maneno ya
Hadiyth hayakuwa na maana halisi. Isipokuwa, Abu Bakr
(Radhiya Allaahu ‘anhu) alihisi kwamba mfumo wa
shahaadah: “"Hapana mungu isipokuwa Allaah.” Hakika
ifahamike kwa mzunguko, kama lenye maana ya imani,
ambapo imani inajumuisha vifungu vingi, kikiwemo
Zakaah, na kuongezea kwa ahadi ya shahaadah.

[5] na Ibn Qayyim, I'laam al-Muwaqqi’iyn.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref4
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref5

11-Uswuul Al-Fighi: Sifa Mahsusi Za Fiqhi
Wakati Huo

a. Matumizi ya al-Qiyaas yalienea kwenye kesi ambapo hamna
andiko linalofanana ndani ya Qur-aan au Sunnah na
hakuna Swahaabah aliyekataa hili.

b. Al-Ijma’ pia ilikuwa ikitumika kwa mapana kama ni msingi
wa hukumu. Hii ilishajiishwa na ukweli kwamba
Maswahaba walikuwa ni wachache, na ilikuwa kwao ni
rahisi kukubaliana baina yao. Walitumia al-Ijma’ kwenye
kesi nyingi. Kwa mfano; makubaliano yao kwamba
Khaliyfah au Imaam ateuliwe, kwamba wanaoritadi
wapigwe vita na wauawe, kwamba anayeritadi hawezi
kuchukuliwa kama ni mahabusu wa vita, na kwamba hiyo
Qur-aan ikusanywe na kuandikwa kuwa ni Kitabu kimoja.

12-Uswuul Al-Fighi: Wakati Wa ‘Umar lbn
Al-Khattwaab (Radhiya Allaahu ‘Anhu)

Maoni ya ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) kwa jaji Shurayh, kama
ilivyotajwa hapo juu, inaeleza utaratibu wake wa kufikia
maamuzi kutokana na ushahidi utakaopatikana. Sifa moja
muhimu ya utaratibu wa ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) ulikuwa,
hata hivyo, ni ukweli kwamba alikutana kwa ushauri na
Swahaabah na kujadiliana na masuala kwa pamoja ili kufikia
kuelewa kuliko bora na kutafuta njia mnasaba ya kutoa hukumu.
Kufikia kwake kwenye masuala ya kisheria, ‘Umar (Radhiya
Allaahu ‘Anhu) alikuwa kama vile ni daktari mwerevu aliye
makini mwenye nia ya kutoa dawa kwa ajili ya kutibu maradhi
bila ya kusababisha athari mbaya.

Matokeo yake, ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) ametuacha na
utajiri mkubwa wa misingi ya sheria. Ibraahiym al Kakha’s
(amefariki mwaka 97 Hijriyyah) alisema kwamba pale ‘Umar



(Radhiya Allaahu ‘Anhu) alipouawa kwa ajili ya Dini: “tisa ya
kumi ya elimu yote iliondoka pamoja naye.” [1]

Ibn Mas’uud (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alisema kuhusiana naye,
“njia yoyote ‘Umar anayoichagua, tumeikuta ni rahisi
kuifuata.” [2]

Ufahamu wa ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) ulikuwa ni wa hali
ya juu na alijaaliwa kuwa na akili timamu ya kufikiria. Hivyo,
alikuwa mara moja analinganisha moja kwa mengine, na kuweza
kuchunguza maeneo ya suala kurudi kwenye misingi mikuu ili
kuweza kuona maana yake kwa upana. Hivi ndivyo alivokuwa
kipindi cha Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam)
na Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘Anhu), na wala hakubadilika pale
alipokuwa yeye mwenyewe ni Khaliyfah.

‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alisoma mengi kutoka kwa
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) Ni kawaida
kwake kutambua kwamba Mtume atajizuia kutokana na
kuianzisha amri kwa watu kufanya jambo zuri, ijapokuwa alitaka
kufanya hivyo, kwa sababu hakutaka kuwapeleka kwenye
ugumu. Yeye (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) mara
alikuwa akisema: “"Kama mimi nisingekuwa nakhofia
kulazimisha magumu kwa Ummah wangu,
ningeliwaamrisha kufanya jambeo...... fulani na fulani.” [3]

Mara nyengine atawazuia kufanya jambo fulani, na baadaye,
pale atakapoona kwamba sababu ya kuwazuia haina mashaka
tena, ataondosha kizuizi hichi. Katika matokeo mengine, anafikia
kuzuia kitu, na watamuambia kuhusu ugumu wake, na taabu
itakayopatikana kutokana na kuzuiliwa huko, hivyo atajizuia
kutokana na kuzuia ili kuwalinda kutokana na magumu.

‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alimuona namna Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), pale anapokutana na
uchaguzi baina ya vitu viwili, atachagua kile kilicho rahisi baina
ya viwili; na hili lilikuwa na athari kubwa kwa ‘Umar (Radhiya
Allaahu ‘Anhu). Hakika, yeye vyema alielewa kwamba Shari‘ah
ina malengo na matarajio ambayo ni lazima yafahamike na
kutiliwa maanani; na kwamba kuna sababu muwafaka za, na
nyuma yake kama sababu za hukumu hizi; ambazo nyengine


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3

zinafanywa kwa uwazi ndani ya maandiko makuu, wakati
nyengine zinatajwa juu juu tu. Aliona ni wajibu wa mwanachuoni
kuchunguza sababu hizo ambazo hazikutajwa ndani ya
maandiko, ili kwamba maamuzi yaweze kutumika kwenye
masuala mepya na maendeleo, na kila kitu kilicholetwa chini ya
uamuzi wa Allaah ili kwamba watu wasiwe na mazoea ya
kutafuta kitulizo na maamuzi ya kisheria kwenye matatizo yao
nje ya Sheria ya Allaah.

Hivyo, tunapoangalia mwenendo wa ‘Umar (Radhiya Allaahu
‘Anhu) katika Ijtihaad, tunakuta taratibu zilizo wazi za kufikia
maamuzi, hoja zilizokuwepo nyuma yake zimeegemezwa kwa
manufaa ya jamii, kwa ajili ya kuwa na hadhari ili kuzuia kufikia
kutenda baya au kupinga uharibifu, na kutumia njia rahisi na ya
manufaa chini ya sheria.

‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) kwa mfano, alitangaza baadhi ya
hukumu kuwa ni batili kwa sababu ya hoja za kutumika kwake
kipindi kirefu haitumiki tena, au kwa sababu ya baadhi ya
vipengele vya kuufuata havipo tena. Miongoni mwa hukumu
hizi: maombi yake kwa (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa
sallam) kwamba mateka wa vita vya Badr wauawe, maoni yake
kuhusu Hijjah, na kwamba Mtume aliwaambia watu kwamba
yeyote atakayesema: “Hapana Mola isipokuwa Allaah.”
Ataingia Peponi, kwani wataegemea bila ya kufanya jitihada
zaidi, maoni yake kwa Abu Bakr (Radhiya Allaahu ‘Anhu)
kwamba asitoe tena mgao wa ziada kutoka kwenye hazina ya
taifa kwa wale wepya walioingia kwenye Uislamu, na maamuzi
yake ya kutoitumia pamoja na wengine ardhi iliotolewa.

[1] m Ad-Dahlaawiy, HujjatulLlaah al-Baalighah, (Misri), I,
uk. 278

[2] ;1 Ad-Dahlaawiy, HujjatulLlaah al-Baalighah, (Misri), I,
uk. 278

[3] 121 Labda Hadiyth iliyokuwa maarufu kutumika katika
mtindo huu ni ile kuhusiana na kusugua meno kabla ya
Swalaah (as-siwaak).


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3

13-Uswuul Al-Fighi: Wakati Wa ‘Uthmaan
Ibn ‘Affaan (Radhiya Allaahu ‘anhu)

‘Uthmaan alipopatiwa utii, alifanya kwa misingi wa kwamba
anafanya kazi kwa mujibu wa Kitabu cha Allaah, Sunnah ya
Mtume Wake, na kufuata maamuzi yaliowahi kutolewa na
Makhalifa wawili. Hili, aliweka ahadi kulitimiza. Hata hivyo, ‘Aliy
(Radhiya Allaahu ‘Anhu) alionesha kwamba atakapokuwa
Khaliyfah, atajitayarisha kufanya kazi kwa mujibu wa Kitabu cha
Allaah na Sunnah ya Mtume Wake, na kisha kutumia jitihada
zake za mwisho na nguvu atakayoweza katika elimu yake. Kwa
sababu ‘Uthmaan (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alionesha kwamba
alikuwa tayari kuichukua kazi kulingana na sheria zilizowekwa
na Makhalifa wawili wa mwanzo, aliungwa mkono na ‘Abdur-
Rahmaan, ambaye alikuwa na maamuzi ya mwisho. Hivyo,
chanzo cha tatu cha sheria, maamuzi yaliyotolewa na Makhalifa
wawili wa mwanzo ilijumuishwa wakati wa Khaliyfah wa tatu, na
yeye alikubali.

Kwa kuwa ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alikuwa na nafasi yake
kuhusiana na hili, pale yeye mwenyewe alipokuwa Khaliyfah
alifanya kazi kwa mujibu wa Ijtihaad yake mwenyewe katika
masuala ambayo Khulafaa’ waliopita tayari walikuwa washatoa
Ijtihaad. Kwa mfano, ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alifanyia kazi
kwa mara nyengine suala la aidha mtumwa wa kike aliyepata
watoto kwa bwana wao anaweza kuuzwa.

‘Uthmaan ibn ‘Affaan (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alikuwa mmoja
kati ya Swahaabah ambaye hakutoa idadi nyingi za Fatawa,
labda kwa sababu masuala ya msingi aliyokutana nayo, yalikuwa
tayari yameshafanyiwa kazi na Abu Bakr na ‘Umar (Radhiya
Allaahu ‘Anhum), na alipendelea kutumia maoni yao. Lakini kwa
kesi nyingine, alilazimika kufanya Ijtihaad, kama walivofanya
waliomtangulia. Mara moja, kabla ya ‘Uthmaan kuwa ni
Khaliyfah, ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alimuuliza kuhusiana



na suala la kisheria. Akijibu, ‘Uthmaan alisema: “Kama
utafuata maoni yako mwenyewe, hivyo itakuwa ni sahihi.
Lakini, kama utafuata moni ya Khaliyfah kabla yake (yaani
Abu Bakr), ni bora, kwa sababu alikuwa ni mzuri sana
katika kutoa maamuzi.”

Pia alitekeleza Ijtihaad yake mwenyewe, wakati wa Hajj,
hakupunguza Swalaah sehemu ya Minaa ingawa inaruhusika
kufanya hivyo. Kuna ufafanuzi wa aina mbili kuhusiana na hili:
ya mwanzo ni kwamba ameoa Makkah, na akafikiri kwamba
watu wa Makkah hawaruhusiki kupunguza Swalaah hapo Minaa,
ufafanuzi wa pili ni kwamba alikhofu kwamba Mabedui
wataingiwa na wasiwasi pale watakapomuangalia yeye akifanya
hivyo, na hivyo hakufanya.

‘Uthmaan (Radhiya Allaahu ‘Anhu) pia alitengeneza Ijtihaad
kwamba watu wote wasome Qur-aan kwa mujibu wa mtindo wa
kisomo cha Zayd (Radhiya Allaahu ‘Anhu), kwasababu aliona
kwamba hii ilikuwa ni sauti iliyo bora, na inayowezekana kuwa ni
bora katika kuzuia kutokezea kwa migongano.

14-Uswuul Al-Fighi: Wakati Wa ‘Aliy Ibn
Abi Twaalib (Radhiya Allaahu ‘Anhu)

Wakati Wa ‘Aliy Ibn Abi Twaalib (Radhiya Allaahu ‘anhu)

‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alikuwa kama ‘Umar ibn al
Khattwaab (Radhiya Allaahu ‘Anhu), kwa maana ya kwamba
alielewa na kutumia maandiko ya Qur-aan na akijali sana
kuunganisha masuala fulani kwa misingi ya jumla. Kabla ya
kushikilia ofisi ya Khaliyfah, alitambulika kuwa jaji bora
Madiynah.

Pale (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) alipomteua ‘Aliy
(Radhiya Allaahu ‘Anhu) kuwa ni jaji nchini Yemen. Yeye (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) alimuombea dua, akisema:
“"Ewe Mola, Uongoze moyo wake na mfanye atamke



ukweli.” Hakika, ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alithibitisha
kuwa ni jaji bora, na alitatua kesi ngumu kwa wingi.

‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alielezea elimu yake kwa kusema:
“"Kwa Allaah, hakuna aya ya Qur-aan iliyowahi
kuteremshwa isipokuwa nilijua nini ilishushwa, wapi na
kwanini ilishushwa. Mola wangu Ameniwekea juu yangu
moyo ambao unafahamu na ulimi wenye kutamka
vyema.”

Wakati wowote linapopelekwa jambo kwa ‘Aliy (Radhiya Allaahu
‘Anhu) kwa maamuzi atalikubali bila ya kusita. Na kama
ataulizwa kutoa Fatwa, atafanya hivyo kwa kuisoma kutoka
Kitabu cha Allaah, na baadae Sunnah ya (Swalla Allaahu ‘alayhi
wa aalihi wa sallam). Hakika, undani wa elimu ya Qur-aan na
Sunnah ulijulikana vizuri sana.

‘Aishah (Radhiya Allaahu ‘Anha) alisema: “"Kwa mnasaba wa
Sunnah ya (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam),
alikuwa ni mbora na maarufu kuliko watu wote.”

‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alikuwa akitengeneza maana yake
mwenyewe kwa njia ya Ijtihaad ikiegemezwa katika al Qiyaas, al
Istis-haab[1], al Istihsaan[2], na al Istislaah[3], mara zote
akiegemeza mawazo yake kwenye madhumuni mapana ya
Shari‘ah pindi anaposhauriwa kuhusu uwezekano wa
kuengezeka Hadd-adhabu inayopatikana kwa yule aliyepatikana
na hatia ya kunywa ulevi, alipambanisha ulewaji wa msingi
usiokuwa sahihi kwamba ulewaji unaweza kumpelekea mtu
kufanya tuhuma kama hizo.

Wakati wa Khilaafah yake, ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu)
alimtaka ushauri ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) kuhusiana na
adhabu ya kundi la watu walioafikiana kwa pamoja kukusudia
kufanya mauaji. ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alisema, “Ewe
Kiongozi wa Wakweli! Kama kundi la watu watakusanyika
pamoja katika kuiba, je, hutokata mkono mmoja wa kila
mmoja?” Pale ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alipojibu kwa
kukubali, ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alisema, “Ndivyo, hivyo
inavokuwa kwa kesi hii.” Kwa sababu hiyo, ‘Umar (Radhiya
Allaahu ‘Anhu) alitamka msemo wake maarufu: “Kama raia


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3

wote wa Swan’aa watakubalina kwa pamoja kumuua mtu
mmoja, nitawaadhibu kifo wengi kati yao.”

Mfanano baina ya mauaji na wizi ulifanywa kwa sababu katika
kila kesi kuna msukumo wa kijinai uliogaiwa baina yao wote
waliotenda matendo hayo, na ni hili linalofanya adhabu kuwa
yenye kutisha.

Juu ya hivyo, ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alipendelea
kuwachoma moto wakiwa hai wale walioritadi kwa nguvu na
wazushi waliomzulia, ijapokuwa alikuwa anaelewa vyema
kwamba maamuzi ya Sunnah yapo laini kumuweka asiyeamini
kama huyo na walioritadi kwenye adhabu ya kifo. Katika
maamuzi haya, ‘Aliy (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alionesha yeye
mwenyewe kuwa na bidii kuanzisha adhabu kali na yenye kuzuia
kuliko adhabu nyengine yoyote ya murtaddi, kwa sababu
alitambua kuwa suala hili ni nyeti sana. Hivyo, alianzisha adhabu
kali mno kwa tendo kama hilo, ili kuwaogopesha watu kulitenda.
Juu ya hivyo, ili kusisistiza hili, hapo hapo alinukuu ubeti ufuatao
wa shairi:

“Nilipotambua namna jambo lilivyo zito,
Nikawasha moto mkubwa na kusimama kwa ajili ya Qanbar.”

Pale ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alipomsikia mwanamke
ambaye mumewe alikuwa nje kwa safari za kijeshi na ambaye
nyumbani kwake watu asiowajua walikuwa wakimjia. Hivyo, ‘Aliy
(Radhiya Allaahu ‘Anhu) akampelekea ujumbe kwamba asipokee
wageni pale mumewe anapokuwa hayupo. Pale huyo mwanamke
aliposikia kwamba Khaliyfah anataka kuzungumza naye, alifikwa
na woga, na kwa vile alikuwa mjamzito, aliharibu mimba akiwa
njiani kumuona ‘Umar (Radhiya Allaahu *‘Anhu).

‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alikereka sana kwa lile lililotokea,
aliwataka ushauri Swahaabah kuhusiana na jambo hilo.
Miongoni mwao, alikuwa ‘Uthmaan ibn ‘Affaan, na ‘Abdur-
Rahmaan ibn ‘Awf, walimuhakikishia: “Hukufanya jambo
isipokuwa ukijaribu kumuelimisha, hukufanya jambo
baya.”



Baadaye ‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alimgeukia ‘Aliy
(Radhiya Allaahu ‘Anhu), akimtaka mawazo yake. ‘Aliy (Radhiya
Allaahu ‘Anhu) alijibu, “Watu hawa wamezungumza, na
kama hili ni wazo bora walilokuja nalo juu, basi ni la
uadilifu tosha. Lakini, kama wamezungumza tu
kukuridhisha wewe, basi wamekulaghai. Nategemea
kwamba Allaah Atakusamehe kwa kosa hilo, kwani Yeye
Anatambua nia yako ilikuwa njema. Lakini, kwa Allaah,
ulipe fidia kwa mtoto.”

‘Umar (Radhiya Allaahu ‘Anhu) alisema, “"Kwa Allaah,
umezungumza nami kwa utiifu. Naapa kwamba usikae
chini hadi ugawe pesa hii miongoni mwa watu wako.”

[1] m Al-Istishaab: Kutambua mazingira katika utaratibu wa
kutoa hoja ya kisheria.

[2] & Al Istihsaan: Kuikubali Qiyaas-kufananisha ambayo
inaonekana kuwa juu kisheria kwa kulinganisha na
mfananisho ulio dhahiri. Ni katika maelezo hayo ambapo al
Istihsaan inakuja kwa mara kadhaa kutafsiriwa kama ni
“Hiari ya Mwanachuoni”.

[3] nay Al-Isislaah: Kutambua kisheria ustawi na hali njema
za wote, mmoja mmoja na jamii kwa pamoja.

15-Uswuul Al-Fighi: Fugahaa Miongoni
Mwa Swahaabah Na Taabi’'uun

Fugahaa Miongoni Mwa Swahaabah Na Taabi’uun

Kipindi hichi kinaaminika kuwa kimeanza kwa kupita kipindi
kilichoitangulia, mwaka 40 Hijriyyah, pale kipindi cha
Maswahaba wakuu walioongoka vyema kilipomalizika. Hivyo,
ikaanza tarehe mpya, ile ya Fugaaha kutoka miongoni mwa
Swahaabah na wazee wa Taabi’'uun. Sheria katika wakati huu
bado sana ilikuwa kama wakati uliopita, kwani vyanzo vya sheria


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3

hiyo, yaani Qur-aan, Sunnah, IIjmaa’” na Qiyaas, vilibaki kama
vilivyo. Hata hivyo, sheria kwa wakati huo ilitofautiana kwenye
nyanja nyingi kulingana na ule uliopita kabla.

Miongoni mwa mabadiliko yenye maana yalikuwa yafuatayo:

1.

3.

Wanachuoni wamekuwa wanapendelea zaidi kuchimbua
kupita kiasi maana za maandiko kwa uwazi.

Njia zao za kujadili Sunnah zilipatwa na mabadiliko
makubwa. Hakika, tofauti hii ni tokeo la tofauti za kisiasa
zenye kushikamana na kuibuka kwa madhehebu tofauti
na walio na fitna thaabit, kama vile Shi‘ah na Khawaarij,
ambao nia zao kwa Sunnah zilikuwa ni tofauti. Hao Shi‘ah
walikaidi kukubali Hadiyth zilizokuwa hazijapokelewa na
wafuasi wao wenyewe; na Khawaarij walikaidi kukubali
Hadiyth kama, popote kwenye mfululizo wa wapokezi wa
Hadiyth hakuna hata upokezi mmoja[l]. Khawaarij pia
walizikataa Hadiyth zote zisizokuwa na uthibiti wa aya
kutoka kwenye Qur-aan.

Kosa la kutofautiana lililokuja juu, al-Ijmaa’ haikuwa tena
yenye kuwezekana katika kipindi hichi. Kimsingi, hii ni
kwa sababu kila kundi lilikosa imani ya wanazuoni wa kila
kundi jengine, na hawatokubaliana na maoni yao tena,
ama wakikubali au walikataa nao. Kwa kuongezea,
Fugahaa miongoni mwa Swahaabah wameanza
kutawanyika sehemu zote za dunia ya Kiislamu, hivyo
ilikuwa haiwezekani kwao kukutana kwa lengo la kujadili
masuala.

Pia katika dunia hii, mapokezi ya Hadiyth na Sunnah
zimekuja kuwa maarufu, ambapo kesi hii huko nyuma
haikuwahi kuwa kama hivi.

Uwongo uliobuniwa wa Hadiyth, kwa sababu nyingi za
kutambulika ambazo hatuhitaji kuzijadili hapa zilianza
kuenea sana. Kwa mnasaba huu, Waislamu walipokea
kwamba Ibn Abbaas alisema: “Tulikuwa tukipokea
Hadiyth nyingi kutoka kwa (Swalla Allaahu ‘alayhi
wa aalihi wa sallam) bila ya watu kuwa na woga na


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1

ubunifu. Lakini pale watu walipoanza kuwa
wazembe katika kusimulia sifa za Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), tulisimamisha
kusimulia Hadiyth.”

[1] m Mfano wa Hadiyth zinaitwa mapokezi ya mtu mmoja
“Khabar al Waahid” au, kwa wingi, Aahaad. Suala la nafasi
ya Hadiyth kama hiyo unajadilwa baadaye kwenye andiko
hili.

16-Uswuul Al-Fighi: Sura Ya Tatu -
Utungaji Sheria Baada Ya Kipindi Cha
Maswahaba

UTUNGAJI SHERIA BAADA YA KIPINDI CHA MASWAHABA

Kipindi cha Swahaabah Kkilifikia hatamu baina ya mwaka 90-100
H, na kufuatiwa na Kkipindi cha Taabi'uun ambapo wanazuoni
wake walianza kuwa na majukumu kwenye Fighi na kutoa
Fataawa. Swahaabah wa mwisho wa Kuufah alifariki mwaka 86
au 87 H. Wa mwisho kwa Madiynah, ni Sahl bin Saa’d as-Saa’'di,
alifariki mwaka 91 H. Wa mwisho kwa Baswrah, ni Aanas bin
Maalik, alifariki mwaka 91 H (wengine wanasema mwaka 93 H).
Wa mwisho kwa Damascus, ‘Abdullaah bin Yusr, alifariki mwaka
88 H. Wa mwisho katika Swahaabah wote ni ‘Aamir bin
Wathillah bin ‘Abdillaah (Abuu Twufayl), alifariki mwaka 100 H.

Hapo tena, wale waliokuja kuwa na jukumu la kutoa Fataawa
walikuwa ni watu huru Mawaalii, wengi miongoni mwao
wamewahi kuishi pamoja na Fugaaha miongoni mwa
Swahaabah, kama vile: Naafi'i, aliyeachwa huru na Ibn ‘Umar,
‘Ikrimah aliyeachiwa huru na Ibn ‘Abbaas, ‘Atwaa bin Rabbaah,
Fagiyh (mwanachuoni wa sheria) wa Makkah; Twaawuus, Faqgiyh
wa Yamaamah. Ibraahiym an-Nakha’'iy, Fagiyh wa Kuufah;


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1

Hasan al-Baswriy Fagiyh wa Baswrah na Ibn Siyriyn ambaye pia
ni Fagiyh wa Baswrah; ‘Atwaa al-Khurasaaniy wa Khurasaan, na
wengineo. Hakika, Madiynah ilikuwa ni ya aina yake kwa kuwa
na Faqgiyh wa ki-Quraysh, Sai'yd bin al-Musayyab.

Taabi'uun hawa, kwa uchache sana walibadili Fataawa za
Swahaabah ambao kutokana nao wamepata elimu yao, hivyo ni
vigumu kupata tofauti baina ya taratibu zao za kufikia maamuzi
na za mababu zao. Hata hivyo, taratibu za kufikia maamuzi
zilikuwa, kwa kipindi hichi, zinaanza kukua na, katika kuendelea
kwake, zimekuwa wazi kuliko hapo kabla.

Imesimuliwa kwamba Hasan bin ‘Ubaydullaah an-Nakha’iy
alisema: Nilimuuliza Ibraahiym an-Nakha’iy: "Umesikia kutoka
wengine Fataawa zote ambazo nimesikia wewe ukitoa?”
Alisema: “"Hapana” Nilimuuliza "Hivyo wewe unatoa Fataawa
ambazo hujazisikia?” Alisema: “Nimesikia nilichofanikiwa
kusikia; lakini nilipokutana na masuala kuhusiana na yale
nisiyowahi kuyasikia kitu, nilitofautisha, kwa
kufananisha, pamoja na masuala niliyowahi kusikia[1].”

Miongoni mwa sifa zenye maana kwa Kkipindi hichi ni kuibuka
kwa tofauti za maoni baina ya wanazuoni Wakishia kwenye
masuala tofauti. Hili linaweza kuwekwa wazi kwa maamuazi
mawili yaliyochukuliwa na Khaliyfah wa wakati huu, ‘Umar bin
Abdil-*‘Aziyz.

1. Aliamrisha kwamba mwenendo uliosifiwa kwa Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) ukusanywe na
kuwekwa kwenye maandishi. Kwa sababu hiyo, watu wa
kila jimbo waliandika vitabu wanavyotambua kuwa ni
sehemu ya Sunnah[2].

2. Alizuia mamlaka ya kutoa Fataawa, kwenye wilaya nyingi;
kwa watu wachache waliotajwa kwa majina, kama
alivyofanya nchini Misri, pale alipotaja majina matatu tu
kwa lengo hili. Cha kushangaza, wawili miongoni mwao
walikuwa huru, Yaziyd bin Abi Habiyb na Abdullaah bin
Abi Ja’afar, na wa tatu alikuwa ni Mwarabu, Ja’afar bin
Rabi‘ah. Khalifyah alipoulizwa kuhusu uteuzi wa watu
wawili walio huru na Mwarabu mmoja tu, alijibu: “Ni


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2

kosa gani la kwangu kama watu hao walio huru
wanajiendeleza wao wenyewe na nyinyi hamfanyi
hivyo[3].”

Katika barua yake kwa Abuu Bakr, Muhammad bin ‘Aam bin
Hazm al-Ansaarii, Khaliyfah huyo alieleza sababu zake za
kuamrisha kwamba mwenendo uliosifiwa kwa Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) uwekwe kwenye maandishi.
Aliandika: “Angalia kwa Hadiyth yoyote ya Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), au Sunnah au mwenendo
unaoweza kutafuta. Baadaye weka kwenye maandishi
kwa ajili yangu; kwani nakhofia kwamba elimu hii
itapotea kutokana na kufariki kwa wanachuoni[4].”

BAADA YA TAABI'UUN:
KIPINDI CHA MAIMAMU MUJTAHIDIYN

Kipindi hichi kilitambuliwa na Shah WaliyuLlaah ad-Dahlawiy
kama ifuatavyo:

“Fugaaha wa kipindi hichi walichukua Hadiyth za Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), maamuzi ya majaji wa
mwanzo, na utambuzi wa kisheria wa Swahaabah, Taabi’'uun na
kizazi cha tatu, baadaye walitoa Ijtihaad zao wenywe.”

Huo ndio mtindo wa wanazuoni wa kisheria wa wakati huo
walivyofanya kazi. Kimsingi, wote wao walikubali vyote, Hadiyth
za Musnad[5] na pia Mursal[6].

Juu ya yote hayo, imekuwa ni tabia yao kutaja mawazo ya
Swahaabah na Taabi’'uun kama ni ushahidi. Kimsingi, kulikuwa
na sababu mbili kwa hili:

1. Mawazo kama hayo, yalikuwa hakika ni Hadiyth ya Mtume
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam)
ambayo imesimuliwa na mmoja wa Swahaabah
au Taabi'uun ambaye kwa kukhofia kugeuza
maneno, hawakuthubutu kuinasibisha Hadiyth


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6

kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa
sallam).

2. Yawezekana sababu nyengine ni kwamba mawazo kama
hayo vyalitolewa na Swahaabah kutoka katika
maandiko ya Hadiyth na kuwasilisha ufahamu
wao wa Sunnah.

Bila ya shaka, kwa mfumo huu, hao Swahaabah walikuwa ni
bora kuliko wale waliofuatia baadaye, kwa sababu walimfahamu
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) na kwa hivyo
walikuwa na uwezo zaidi wa kuyatolea maana kila
alichozungumza. Hivyo, maamuzi na mawazo yao yalikubaliwa
kama ni yenye nguvu, isipokuwa kwenye kesi ambapo wao
wenyewe walitofautiana, au pale ambapo matamko yao yalikuwa
na mgongano ulio wazi kwa Hadiyth ya Mtume (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam) iliyothabiti.

Kwa upande mwengine, kwenye masuala ambapo Hadiyth mbili
au zaidi ziligongana, wanazuoni watarudi kwenye maoni ya
Swahaabah ili kutambua ipi miongoni mwa hizo Hadiyth mbili
zilikuwa ni sahihi. Hivyo, kama Swahaabah alisema kwamba
Hadiyth imebatilishwa, au haikuwa yenye kufahamika kimaana;
au kama hawakutamka kwa uwazi kitu chochote kuhusiana na
Hadiyth, lakini wameidharau, na haikuendana sambamba na
ulinganifu wake, hivyo kuonesha kwamba Hadiyth hiyo ilikuwa
kwa upande fulani ina kasoro, na kwamba ilikuwa haiendani na
hali halisi, au kwamba tafsiri yake ilikuwa ni nyingine isiyokuwa
ya maana hiyo, basi Maimamu Mujtahidiyn wataridhika na maoni

ya

Pale matamko ya Swahaabah na Taabi’'uun yalipotofautiana
kwenye suala lolote, basi kila Fagiyh atafuata maamuzi ya wale
wanaotoka wilaya hiyo hiyo kama alivyo yeye, na walimu wake,
kwa sababu atakuwa na uwezo zaidi wa kupambanua usahihi
wake, kutegemeana na ukaribu wake na wasimulizi, wa mawazo
na maelezo yaliyomfikia yeye katika mamlaka yao. Vivyo hivyo,
Fagiyh huyo atakuwa amejengeka vizuri na utaratibu wao wa
kisheria.



Elimu ya dhana ya sheria iliegemezwa kwenye mawazo vya
‘Umar, ‘Uthmaan, Ibn ‘Umar, ‘Aishah, Ibn ‘Abbaas na Zayd bin
Thaabit, na wafuasi wao kutoka miongoni mwa Taabi’uun, kama
az-Zubayr (amefariki mwaka 94), Saalim (amefariki mwaka
106), Atwaa’ bin Yassaar (amefariki mwaka 103), Qaassim bin
Muhammad (amefariki mwaka 103), ‘Ubaydullaah bin
‘Abdullaah(amefariki mwaka 99), al Zuhri (amefariki mwaka
124), Yahya bin Sa’ad (amefariki mwaka 143), Zayd bin Aslam
(amefariki mwaka 136) na Rabi‘at ar-Ra’i (amefariki mwaka
136), ilikuwa ni elimu inayokubalika zaidi kwa watu wa
Madiynah. Ilikuwa kwa sababu hii ambapo Imaam Maalik
aliegemeza hoja zake za kisheria kwenye mafundisho yao.

Namna hiyo, mawazo ya ‘Abdullaah bin Mas’uud na wafuasi
wake, maamuzi ya Khaliyfah ‘Aliy, Shurayh (amefariki mwaka
77 H), na ash-Sha’abiy (amefariki mwaka 104 H), na Fataawa za
Ibraahiym an-Nakha'iy (amefariki mwaka 96H), yalikuwa ni
yvenye kukubalika kwa watu wa Kuufah.

Akifafanua jambo hili, Shaah WaliyulLlaah ad-Dahlaawiy
ameandika: Pale Masruuq (amefariki mwaka 63H) alipofuata
mawazo ya Zayd bin Thaabit kuhusiana na mgawano wa mirathi
baina ya babu na ndugu (wa merehemu), ‘Algamah (amefariki
mwaka 62 H) alimuuliza, “Jee yupo miongoni mwenu aliye
mjuzi zaidi kuliko ‘Abdullaah bin Mas’uud?”

Masruuqg alijibu, "Hapana, lakini Zayd bin Thaabit na watu
wa Madiynah wanagawa mirathi baina ya babu na
ndugu...”

Hivyo, kama watu wa Madiynah walikubaliana na jambo,
wanazuoni wa kizazi wanaofuata, hao Taabi'uun walikubali kwa
uthabiti. Hivyo ndivyo Maalik alivyoaamrisha pale aliposema:
“Sunnah ambayo sisi, watu wa Madiynah, hatukutofautiana ni
kadhaa na kadhaa.”

Ama ikiwa wanazuoni hao wa mwanzo kutoka Madiynah
watakhitalifiana kuhusu jambo Ilolote, wanazuoni waliofuata
watafuata mawazo yao ambayo yalikuwa na nguvu na yanaweza
kutegemewa zaidi; aidha kwa mnasaba wa kwamba yanatumika
na idadi kubwa ya wanazuoni wa mwanzo, au kwa kuwa ni toleo



la mfanano wa kisheria wenye kuleta maana, al-Qiyaas, au
ambayo imefikiwa kutoka maandiko fulani ndani ya Qur-aan au
Sunnah. Ni mtindo huu ambapo Maalik anamaanisha pale
anaposema: “Hili ni zuri zaidi kwa nilichosikia.” Baadaye,
kama wanazuoni wanaofuata hawatopata suluhisho lolote
kwenye tatizo ndani ya kazi ya mababu zao, wao wenyewe
wataelekea kwenye maandiko yenye kufaa ili kutengeneza
mawazo yao ya kisheria.

Kwa wakati huu, wanazuoni walishajiika kuanza kuweka vitu
katika kumbukumbu kwa maandishi. Hivyo Maalik (amefariki
mwaka 179)

Madiynah, Ibn Abi Dhi‘ib (amefariki mwaka 158), Bin Jurayj
(amefariki mwaka 150?) na Bin ‘Uyaynah (amefariki mwaka
196) Makkah, ath-Thawriy (amefariki mwaka 161) Kuufah, na
Rabi’i bin Subayh (amefariki mwaka 160) Baswrah, walioanza
kuandika vitu, na wote walifuata utaratibu huo.

Pale Khaliyfah, Mansuur, alipotekeleza Hajj na kukutana na al
Imaam Maalik, alisema: “Nimeamua kuamuru kwamba
nakala zitengenezwe za vitabu hivi ulivyoandika.
Nitakutumia nakala kwa kila mkoa wa ulimwengu wa
Waislamu na ili wanazuoni waendane kwa mujibu wa
hivyo na sio kurudia kwenye kazi nyengine zozote.”

Maalik alisema: “"Ewe Amiyrul Muuminiyn, usifanye hivyo!
Watu tayari wamekwishasikia mawazo tofauti ya kisheria
na kusikiliza Hadiyth na masimulizi; na wameridhika na
chochote kilichowafikia mwanzo, kwa hivyo hili
limechangia kwa khitilafu katika mtindo wa desturi zao
miongoni mwa watu. Achilia mbali wale watu wa kila
mtaa kwa kuwa na chaguzi ambazo wamekwishafanya.”

Simulizi hiyo hiyo inatolewa kwa kumrudia Khaliyfah, Haaruun
ar-Raashiyd, kwamba alitaka kuwalazimisha watu kuwafuata
Muwattwaa’.

Lakini Maalik alimwambia: "“Usifanye hivyo, kwa sababu
Swahaabah wa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa
sallam) walitofautiana kwenye Sunnah. Baadaye



walitawanyika na kuketi sehemu tofauti za Ulimwengu wa
Waislamu; na sasa njia zao za khitilafu zimesimamishwa
madhubuti kabisa.”

...Maalik alikuwa ni mwenye elimu bora kuhusu Hadiyth
zilizosimuliwa na watu wa Madiynah kutoka kwa Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), na mfuatano wa wasimulizi
wa Maalik ulikuwa wenye kutegemewa zaidi. Alikuwa pia ni
mwenye elimu bora kuhusu maamuzi ya ‘Umar na matamko ya
kisheria ya ‘Abdullaah bin ‘Umar na ‘Aishah (Radhiya Allaahu
‘anhum) na wafuasi wao kutoka miongoni mwa Fugaaha saba.
Sayansi ya usimulizi wa Hadiyth na Fataawa ziliegemezwa
kwenye elimu ya Maalik na mfano wake yeye.

Abuu Haniyfah alikuwa ni mbora wa kujitolea katika kutoa
maana za kisheria za Ibraahiym an-Nakha'iy na, kwa mara
chache watakhalifu hoja zao. Alikuwa ni mzuri mno katika kutoa
maamuzi kwa kutumia mtindo wa Ibraahiym, vile vile katika
kutumia utaratibu huo ili kufanyia kazi maelezo ya kesi za
sheria.

Kama utapendelea kuelewa ukweli kuhusu tulichokieleza, basi
fupisha mafundisho ya Ibraahiym na majeshi yake kama
yalivyoandikwa kwenye kazi zifuatazo: A/-Aathaar “Desturi” cha
Muhammad ash-Shaybaniy, Jaami’ “*Muhtasari Uliokamilika” cha
‘Abdur-Razzaaq na Muswannaf “Mtungo wa maandiko” cha Ibn
Abi Shaybah, na zilinganishe pamoja na maoni rasmi ya Abuu
Haniyfah. Hakika, utakuta kwamba Abuu Haniyfah yupo mbali
kidogo na njia zao, na hata hvyo maoni yake hayakutofautiana
na maoni ya wanazuoni kutoka Kuufah[7].”

Hakika, maoni ya ad-Dahlawi yanahitaji kuangaliwa kwa makini.
Alikuwa ni mwenye pupa kueleza kwamba al-Imaam Maalik na
Abuu Haniyfah, na wafuasi wao, walikuwa wapo juu au chini
zaidi kukubaliana na maoni ya Taabi'uun na Swahaabah kabla
yao (kinyume na kufikia Ijtihaad yao), na hawakuruka mipaka
ya misingi ya sheria za mababu zao. Hili, hata hivyo, ni
hitimisho ambalo si rahisi kukubaliana.

Ni uwazi unaotambulika kwamba kuna njia tofauti za kuiendea
Figh; na kila mmoja wa Maimamu alibuni njia tofauti kwa somo


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7

hilo. Sio jambo lililo rahisi kudai kwamba hizi zilichukuliwa
kutoka kwa Swahaabah na Taabi’'uun. Angalia, kwa mfano,
utaratibu wa Maalik katika kutumia desturi na mila za watu wa
Madiynah kama ni chanzo (kidogo) cha kutunga sheria; au
matumizi ya Abuu Haniyfah katika Istihsaan na 'Urf[8].

Juu ya hivyo, hamna hata mmoja wao aliyeegemeza hoja zake
kwenye Fataawa za Taabi’uun, lakini badala yake walishindana
nao, wakisema "Walikuwa ni watu (wa elimu) na sisi pia.”

Kwa kuongezea, tofauti na yeyote kabla yao, kila mmoja
ameweka wazi kifungu cha masharti ya kukubaliana na Hadiyth
kuwa sahihi.

Juu ya hivyo, tokeo la kuongezeka usambazaji wa Hadiyth
wakati huo, kwa kuongezea na kutokea kwa Hadiyth ambazo
hazijapata kusambazwa hata siku moja, zimepelekea, kwa
upande mwengine wa maamuzi ya kisheria na nafasi ambayo ni
tofuati kabisa na zile zilizokamatwa na Swahaabah.

[1] m Ibn Hajar, Al-Iswaabah, 1V, 112; na Ibn ‘Abdul Barr,
Al-Isti‘aab (juu ya mstari wa Al-Iswaabah) uk. 145.

[2] &1 Ibn Abdul Barr, Jaami’ Bayaan al 'illm, I, uk. 33.
[3] na Al-Magriizi, Khuttat, 1V, uk. 143.

[4] 13 Barua hii ilisimuliwa na al-Imaam al-Bukhaariy ndani
ya Swahiyh yake bila ya mfuatano wa wasimulizi ulio rasmi
(yaani Ta’liga kama ni Mu‘allag Hadiyth). Pia, iliingizwa na
al-Imaam Maalik ndani ya Muwattwaa yake; Angalia maoni
ya Zarqgaani, I, uk. 10,

[5] nq Al-Musnad: Ni Hadiyth yenye mfuatano uliokatika wa
wasimulizi kwendea nyuma hadi kumfikia Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam).

[6] nsit Al-Mursal: Ni Hadiyth ambayo mfuatano wake wa
wasimulizi mwishoni umekatika, yaani ni ile inayoelezwa na


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref4
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref5
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref6

Tabii kama imetoka moja kwa moja kutoka kwa Mtume
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam). Hakika, kama
upo uwezekana wa Tabii kutoisikia Hadiyth kutoka kwa
Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), basi
Hadiyth aliyoisimulia kwa mtindo huu, hakika imesimuliwa
kwake aidha na Tabii mwengine, au kutoka kwa mmoja
miongoni mwa Swahaabah. Lakini kwa vile mwanachuoni
Tabii hana mashaka kuhusiana na uadilifu wa mmoja
kutoka kwa yule aliyemsimulia Hadiyth ameona haina haja
ya kumtaja jina. Kwa vizazi vinavyofuata vya wanazuoni
wa Figh na Hadiyth. Hata liwe suala la ama Hadiyth Mursal
kuweza kukubalika lilikuwa ni jambo gumu. Sababu ya
umakini wao ni kwamba; mfuatano wa Hadiyth hiyo ni,
kubwa lao, mfuatano uliokatika; na hakuna shaka kwamba,
kama msimulizi wa Tabii amepokea Hadiyth kutoka kwa
kizazi chake chengine, kwamba huyo Tabii ni msimuliaji
anayetegemewa. Hata hivyo, kwa hao wanazuoni wa Figh
na Hadiyth wa kizazi cha mwanzo, halikuwa ni tatizo
kubwa sana, kwani walikuwa wamewazoea wasimuliaji wa
Tabii na Shuyuukh kutokana na yule waliyemsikia na
kuipokea Hadiyth. Hivyo, ma-Imaam wawili Abuu Haniyfah
na Maalik wanaikubali Hadiyth ya Mursal; ilhali Maimamu
wawili waliofuata, yaani ash-Shafi‘i na Ahmad, wanaikataa
hiyo Mursal.

[7] et Imefupishwa kwa ruhusa kutoka kwenye kitabu cha
ad-Dahlawiy, HujjatulLlaah al Baalighah, (Egypt), I, uk.
205-308.

[8] nn Anachoeleza hapa mwandishi ni kwamba hizi njia
zilizozuka ni zana za mtindo usiojulikana kwa Swahaabah,
lakini bado zilitumika kwa mapana na kufungiwa kazi na
Maimamu hawa wawili.


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref7
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref8

17-Uswuul Al-Fighi: Watu Wa Rai Na Watu
Wa Hadiyth: Ahl Al-Hadiyth Na Ahl Ar-Ra-

ay

WATU WA RAI NA WATU WA HADIYTH:
AHL AL-HADIYTH NA AHL AR-RA-AY

Huenda ukweli huu ukaja kuwa makini zaidi pale tutakapotaja
chimbuko la fikra mbili za kisheria yasiyokuwa rasmi; watu wa
Rai au Ahl ar-Ra-ay, na wale wa Hadiyth au Ahl al-Hadiyth, na
kutokea kwa tofauti baina yao kuhusiana na vyanzo vyote vya
utaratibu, na masuala ya kesi za sheria. Ijapokuwa ni kweli
kwamba fikra zote hizi zilikuwa na mizizi yake katika kuvifuata
vizazi viwili vilivyopita, ilikuwa ni katika wakati huu kwamba,
tofauti zao kwenye masuala ya Fighi yalikuja kuwa wazi, na
ilikuwa ni wakati huu kwamba watu walianza kujigawa makundi
kwa msingi wa tofauti zao katika kupata dalili za kisheria
kutokana na vyanzo.

Waandishi wa Historia ya Sheria ya Kiislamu, wanasisitiza
kwamba watu wa fikra za Rai, wa Ahl ar-Ra-ay ilikuwa ni
kupanuka kwa elimu iliyotolewa na ‘Umar na ‘Abdullaah bin
Mas’uud ambao miongoni mwao Swahaabah, walikuwa na upana
wa kupanga katika matumizi yao ya Ra-ay (yaani mawazo).
Badala yake, ‘Algamah an-Nakha’iy (amefariki mwaka 60 au 70
H), ami na mwalimu wa Ibraahiym an-Nakha’'iy, Ibraahiym
alishajiishwa nao, baadaye alimsomesha Hammaad bin Abi
Sulaymaan (amefariki mwaka 120 H), ambaye, baadaye alikuwa
ni mwalimu wa Abuu Haniyfah.

Wanahistoria hao hao wanafafanua kwamba, hao watu wa
Hadiyth wa Ahl al-Hadiyth ilikuwa ni mfululizo wa elimu za hao
Swahaabah ambao khofu zao za kuchanganya barua za vyanzo
vya maandiko (Nuswuus) ziliwafanya kuwa na hadhari kwa kila
upande, hadi kufikia ambapo walikuwa hawawezi kwenda mbali



zaidi ya maandiko. Hili lilikuwa ni, na kwa urefu, kwa ‘Abdullaah
bin ‘Umar bin al-Khattwaab, ‘Abdullaah bin ‘Amr bin al-‘Aas, az-
Zubayr, na ‘Abdullaah bin ‘Abbaas.

Fikra za Ahl al-Hadiyth zilikuja kuenea zaidi sehemu za Hijaaz
kwa sababu zilizo nyingi, na iliyo muhimu mno ilikuwa ni idadi
kubwa ya Hadiyth na simulizi nyengine zilizojulikana na watu wa
eneo hilo, na ukweli ni kwamba, Wilaya hiyo ilikuwa ni imara
zaidi baada ya kiti cha Khilaafah kilipoondoshwa na shughuli
nyingi za kisiasa zilipohamishwa, kwanza ni Damascus, baadaye
Baghdaad. Imaam wa Madiynah, Sa’iyd bin al-Musayyab
(amefariki mwaka 94 H), aliwahi kusimulia kwamba watu wa
Makkah na Madiynah hawakupoteza Hadiyth na Figh nyingi, kwa
sababu walikuwa wazoefu katika Fataawa na masimulizi ya Abuu
Bakr, ‘Umar, ‘Uthmaan, ‘Aliy (kabla ya kuwa Khaliyfah),
‘Aaishah, Ibn ‘Abbaas, Ibn ‘Umar, Zayd bin Thaabit na Abuu
Hurayrah, na hivyo hawakuona haja ya kutumia Ra-ay kwa
lengo la kupata sheria.

Fikra za Ahl ar-Ra-ay, kwa upande mwengine, zilipata sifa nchini
Irag. Wanazuoni wa kundi hili walifikiria kwamba tafsiri za
kisheria za Shari‘ah ziwe na msingi wa hoja, waangalie vizuri
mapenzi ya watu, na kurejeza pamoja na upambanuzi wenye
hekima. Hakika, wanachuoni hawa waliamini kuwa ni jukumu lao
kuweka bayana maana hizi na hekima zilizomo ndani ya sheria,
na kuzitenganisha baina yao; ili kwamba, kama hoja za sheria
yoyote zitakosa mnasaba kwa kupita wakati au kubadilika
mazingira; sheria haitokuwa tena yenye nguvu. Kama wataona
hoja ndani ya sheria, mara nyengine wataonelea bora kutoa
hoja kwa kutumia msingi wa matumizi ya kufananisha kwa hoja
hizo. Hivyo, kwa kesi nyingi, hoja zitaafikiana pamoja na sheria
bora pale hoja hizo zitakapogongana na ushahidi wa makundi
tofauti ya Hadiyth.

Kuenea kwa utaratibu huu nchini Iraq, ulisaidiwa na idadi ya
Swahaabah waliosukumwa na utaratibu wa ‘Umar. Miongoni
mwao alikuwa ni Ibn Mas'uud, Abuu Muusa al-Ash’ariy, ‘Imraan
bin Huswayn, Anas bin Maalik, Ibn ‘Abbaas na wengineo. Kuenea
huku pia kulisababishwa sana na kupelekwa Khilaafah nchini
Iraqg, na kukaa kimakaazi kwa ‘Aliy na wafuasi wake.



Pale mapote, kama Shi‘ah na Khawaarij, yalipotokea nchini Iraq,
mgongano ukaibuka na utengenezaji wa Hadiyth za kubuni
ukaenea sana[l1]. Matokeo yake, wanazuoni wa kisheria wa Iraq
walilazimishwa kuweka vigezo vya kukubali Hadiyth. Kutokana
na ulazima huo, ni simulizi chache zilizotolewa na Swahaabah
waishio Iraq zilikubalika. Juu ya hivyo, idadi kubwa ya matatizo
ya kisheria na ongezeko la kuendelea kwenye masuala ya
kisheria mapya ambayo hayakuwa na mfano wake nyuma
kwenye eneo hilo, zilikuwa zaidi ya kujadiliwa kwa mnasaba wa
Hadiyth zenye kutegemewa.

Kwa hivyo, ilikuwa kwa njia hii ambapo ‘Ummah uligawika, kwa
wale wasiojihusisha na aidha Shi‘ah au Khawaarij, kwenye
makundi mawili, Ahl al-Hadiyth na Ahl ar-Ra-ay, na mgongano
baina yao ukawa mkali.

Hivyo, Ahl ar-Ra-ay kawaida wakiwatoa makosa Ah/ al-Hadiyth
kwa kuwa na kiwango kidogo cha umakini na uchache wa
ufahamu wa Fighi, ingawa Ah/ al-Hadiyth walidai kwamba
mawazo ya Ahl ar-Ra-ay hayakuegemezwa zaidi ila kwenye
kubahatisha tu; na kwamba wamejitenga wenyewe kwa
kutokuwa na hadhari inayohitajika katika masuala ya Dini yenye
umuhimu, ambayo yanaweza tu kuhakikishwa kupitia msaada
wa vyanzo vya maandiko.

Hakika, Ahl ar-Ra-ay walikubaliana na Waislamu wote kwamba
pale mtu atakapofahamu Sunnah, hatoikataa. Kwa sababu si
zaidi ila ni mawazo ya mtu fulani. Udhuru wao kwenye kesi zote
hizo ambazo wamelaumiwa kwa kuchanganya Sunnah, si
chochote ila kwamba hawakutambua Hadiyth yoyote kuhusiana
na suala linalobishaniwa, au kwamba walitambua Hadiyth lakini
hawakuikubali kuwa ni yenye maana kwa sifa ya udhaifu kwa
wasimuliaji au kasoro nyengine waliyoiona (kasoro ambayo
pengine wengine hawakuiona kuwa yenye kuharibu), au
kwamba walitambua Hadiyth nyengine ambayo wao waliitambua
kuwa yenye maana na ambayo ilipingana na kusudio la sheria ya
Hadiyth inayokubalika na wengine.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1

Juu ya yote hayo, Ahl al-Hadiyth walikubaliana na Ahl ar-Ra-ay
katika dharura ya kuwa na msaada wa hoja wakati wowote suala
linapotokezea ambapo hakuna maamuzi maalum kwenye vyanzo
vya maandiko. Lakini bado, juu ya sehemu hizi za makubaliano,
mgogoro na mvutano baina ya makundi haya ulibaki kuwa
mkali.

[1] m Kwa vile kila dhehebu lilipigana kumzidi mwengine, na
kupata wartadi kutoka katika Uislamu, waliamua
kuziharibu maana za maneno ya Mtume (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam) kama ilivyowekwa
kumbukumbu kwenye Hadiyth, na kuzizalisha na
kuzinasibisha kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi
wa sallam), maneno na maana zilizotengenezwa
kunufaisha malengo yao wenyewe.

18-Uswuul Al-Fighi: Sura Ya Nne - Al-
Imaam Ash-Shaafi'iy

SURA YA NNE

AL-IMAAM ASH-SHAAFI'LY

Al-Imaam ash-Shaafi'y alizaliwa mwaka 150 H, mwaka ambao
Imaam Abuu Haniyfah alifariki. Alijifunza Fighi, kwanza Makkah
pamoja na baadhi ya wanazuoni wa Ahl al-Hadiyth, kama vile
Muslim bin Khaalid al-Zinji (amefariki mwaka 179) na Sufyaan
bin ‘Uyaynah (amefariki mwaka 198). Baadaye alikwenda kwa
Imaam wa Madiynah na kiongozi wa Ahl al-Hadiyth, Maalik bin
Anas, na kujifunza pamoja naye, na alijifunza kuhifadhi (ili
baadaye kulinganisha) mkusanyo wake pamoja na Hadiyth na
mawazo ya kisheria, hiyo ni Muwattwaa. Hakika, al-Imaam ash-


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref1

Shaafi'iy maisha yote alijiona yeye mwenyewe kuwa ana deni
kwa Imaam Maalik.

Imesimuliwa kwamba Yuunus bin ‘Abd al-A'mla alimsikia Imaam
ash-Shaafi‘iy akisema: “Wakati wowote wanapotajwa ‘Ulamaa
(kazi na elimu zao kulinganishwa). Maalik aliwamurika wote hao.
Hakuna yeyote aliyenifanyia ihsani kubwa kuliko Maalik bin
Anas”.[1] Hivi ndivyo alivyosema Imaam ash-Shaafi'iy baada ya
kujifunza lugha, mashairi, fasihi, baadhi ya sayansi ya asili na
sayansi ya hesabu na historia.

Al-Imaam ash-Shaafiy hakuvutika kwa kila kitu alichojifunza
kutoka kwa katika kazi ya Ahl al-Hadiyth. Kwa mfano,
aliwakosoa kwa kukubali Hadiyth ambayo ni Mungati’[2]
akisema: “Hiyo Mungati’ si chochote.”

Al-Imaam ash-Shaafi’iy pia hakukubaliana na aina ya Hadiyth ya
Mursal, [3](ingawa yeye mwenyewe alitumia kwa dharura
Hadiyth Mursal kwa kesi ya iliyosimuliwa na Sai‘iyd bin al-
Musayyab), na kuamuru juu yake masharti makali kwa
kukubaliana na wasimulizi kama wenye kutegemewa (na ikiwa
Hadiyth walioisimulia kuwa ni sahihi).

Pale Imaam ash-Shaafi'iy alipokwenda Iraq, alitambua kutoka
ngome kali ya Ahl ar-Ra-aykwamba; walikuwa tayari zaidi
kutafuta kosa kwa taratibu za kisheria na mawazo ya watu wa
Madiynah, hususan mwalimu wake al-Imaam Maalik. Hivyo, al-
Imaam ash-Shaafi’iy alisimama kwa kumhami mwalimu wake,
elimu yake ya fikra na utaratibu wake. Imesimuliwa kwamba
aliwahi kusema:

Muhammad bin al-Hassan aliniambia: “Mwalimu wetu (yaani
Abuu Haniyfah) alikuwa na ujuzi zaidi kuliko wako. Mwalimu
wako alitakiwa kutozungumza, lakini mwalimu wetu angelikuwa
ni mkosa kwa kubaki kimya.” Nilighadhibika na kumwambia:
“"Nakuuliza kwa jina la Allaah, ni nani alikuwa na ujuzi zaidi
katika Sunnah ya Mtume; Maalik au Abuu Haniyfah?” Alisema:
“Maalik. Lakini mwalimu wetu alikuwa mahiri zaidi kwenye
Qiyaas.” Nikamjibu, “Ndio, na Maalik alikuwa na ujuzi zaidi


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3

kuliko Abuu Haniyfah kuhusu Qur-aan, kuhusu utenguzi wake,
na kuhusu Sunnah ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi
wa sallam). Yeyote aliye mjuzi zaidi katika Qur-aan na Sunnah,
anayo haki zaidi ya kuzungumza!”[4]

Al-Imaam ash-Shaafi‘iy alijifunza vitabu vya Muhammad bin al-
Hassan na wanazuoni wengine wa Iraq.[5]Hakika, alikuja kuwa
mwanafunzi wa Muhammad bin al-Hassan, na kujadiliana naye
mawazo yake, wakati wote huo akikubali Sunnah na Ah/ al-
Hadiyth.

Al-Imaam ash-Shaafi’iy aliondoka Baghdaad kwa kipindi fulani,
na aliporejea; mwaka 195 H, kulikuwa na darsa za duara
arobaini au hamsini ambazo zilikutana kwa kawaida msikiti
mtukufu. Al-Imaam ash-Shaafi’iy alianza kuhama kuanzia darsa
moja ya duara kwenda nyengine, akielezea nini “Allaah na
Mtume wakisema”, wakati walimu wengine walizungumza yale
tu ambayo walimu wao walisema. Hatimaye, kukawa hakuna
darsa ya kujifunza ndani ya msikiti isipokuwa kwa darsa ya
kujifunza kwa Imaam ash-Shaafi’iy.

Baadhi ya wanazuoni wakubwa wa Ah/ ar-Ra-ay kama Abuu
Thawr, az-Za'farani’, al-Karaabiisi na wengine (ni miongoni
mwa) waliohudhuria darsa za duara ya al-Imaam ash-Shaafi’iy.
Wengi walitupilia mbali utaratibu wa Ahl ar-Ra-ayna kuanza
kumfuata al-Imaam ash-Shaafi’iy. Al-Imaam Ahmad bin Hanbal
pia alihudhuria darsa hii, na inasimuliwa kwamba alisema:
“Msimuliaji yeyote ambaye amebeba kijidau cha wino,
amefaidika kwa njia yoyote kutoka kwa al-Imaam ash-Shaafi’iy.”
Pale al-Imaam Ahmad alipoulizwa kuelezea, alisema: “Hao Ah/
ar-Ra-ay walikuwa wakiwacheka Ahl al-Hadiyth hadi pale al-
Imaam ash-Shaafi'iy alipowafundisha vyenginevyo, na
akathibitisha nafasi ya watu wa Hadiyth kwa hoja zilizo wazi.[6]

Juu ya hivyo, ilikuwa ni kujibu maombi ya Ahl al-Hadiyth,
kwamba al-Imaam ash-Shaafi'iy aliandika kitabu chake, al-
Hujjah (Mjadala) nchini Baghdaad. Kwa lengo la kufuta hoja
ambazo Ahl ar-Ra-ay walizozileta dhidi yake.[7]

Baada ya hayo, al-Imaam ash-Shaafi’iy alitembelea Misri
ambapo alikuta kwamba, watu walio wengi walijifunza somo na


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7

bila ya kuulizia kwa maoni ya Maalik. Kutokana na hayo, al-
Imaam ash-Shaafi'iy alianza uchunguzi wa kina wa maoni ya
kisheria ya Maalik, na kuona kwamba kwenye baadhi ya kesi "...
yeye (Maalik) anatengeneza mawazo kwa kuegemea kanuni ya
jumla (‘Aam), wakati akiacha masuala mahsusi (Khaasw); ilhali
katika nyakati nyengine anatoa maamuzi kwenye suala mahsusi
na akiacha kanuni ya jumla.”

Al-Imaam ash-Shaafi‘iy pia aliona kwamba mara nyengine
Maalik alikataa Hadiyth ya maana kwa kuegemeza tamko
lillofanywa na mmoja wa Swahaabah au Taabi’uun, au kwa hoja
yake mwenyewe iliyo bora. Mara nyengine, al-Imaam ash-
Shaafi’‘iy aligundua kwamba; Maalik alikataa tamko la mmoja wa
Swahaabah kwa kupendelea maoni ya Taabi’i, au mawazo yake
binafsi; na kwamba angelifanya hivi kwenye kesi moja moja, na
akirudia maelezo ya sheria yasiyojulikana ukweli wake. Bila ya
kuangalia kanuni za jumla. Juu ya hivyo, Maalik alidai kwenye
kesi nyingi kwamba kulikuwepo na Ijma’a kuhusiana na jambo
hilo, pale panapotokezea, hasa, kutokubaliana kuhusiana nayo.

Al-Imaam ahs-Shaafi‘iy pia alitambua mawazo ya Maalik;
kuhusu Ijma’a ya watu wa Madiynah kwamba inaweza kutumika
kama ni chanzo cha ushahidi, ilikuwa, ukweli hasa, sio yenye
nguvu. Aliandika kitabu kwa jina la Al-Ikhtilaaf Ma‘a Maalik
‘Kutokubaliana pamoja na Maalik’, ambamo alijadili mambo yote
yaliyotajwa hapo juu.[8]

Kwa mujibu wa al-Imaam ash-Shaafi‘iy, al-Imaam Maalik
alipindukia mipaka iliyowekwa kwenye kutumia kanuni zake za
al-Maswaalih al-Mursalah (uchaguzi wa iliyo bora zaidi), bila ya
kuhitaji msaada wa kukuwepo taabu ya kutafuta chanzo cha
ushahidi. Mawazo yake kwa mnasaba wa Abuu Haniyfah
yalikuwa kwamba; kwenye kadhia nyingi alitilia mkazo jambo
moja moja, katika masuala madogo na maelezo, bila ya
kuangalia kanuni za msingi na masharti.[9]

Kwa kuyaweka akilini masuala haya, baadaye al-Imaam ash-
Shaafi’iy alifikia hitimisho kwamba linalostahiki kuangaliwa zaidi
ni mkusanyo wa masharti ya utungaji sheria, usimamizi wa
kanuni za msingi kuhusu matumizi yake, na maendeleo ya


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9

utaratibu wa vyanzo kwa njia ambayo masuala ya Figh
yanaweza kuamuliwa kupitia msaada wa usahihi na aina
mnasaba za ushahidi. Hivyo, Figh inaweza kuwa ni matumizi ya
vitendo kwa utaratibu huu, ili kwamba Figh iliyo mpya
kuwezekana kuibuka kama ni mbadala wa fikra mbili
zilizoanzishwa za mawazo ya kisheria.

Ilikuwa ni kwa sababu hii kwamba al-Imaam ash-Shaafi'iy
alitunga ar-Risaalah, na kujenga Figh yake na mafunzo ya
kisheria kwenye msingi wa masharti na utaratibu aliouelezea
kwa kina ndani ya kitabu chake.

Al-Imaam Ahmad bin Hanbal alisema: “Hadi pale al-Imaam ash-
Shaafi‘iy alipokuja, hatukupata kuwaza vitu kama vya jumla na
mahsusi al-'Umuum wa al-Khuswuus”[10]

Al-Imaam ash-Shaafi'iy alikuwa akisema kwa Imaam Ahmad:
“"Wewe una ujuzi zaidi kuhusu Hadiyth na wasimulizi kuliko
mimi. Hivyo, kama Hadiyth ni sahihi, basi niambie. Kama ni
sahihi, mimi nitaikubali hata kama (imesimuliwa na wasimulizi)
kutoka Kuufah, Baswrah au Damascus.”[11] Tamko hili
linaonesha wazi kwamba al-Imaam ash-Shaafi’iy alitilia mkazo
zaidi kwa kuanzisha masharti kuliko kujihusisha na masuala
madogo na maelezo.

Wanazuoni wanaoandika kwenye somo la historia ya Uswuulul
al-Figh wote kwa pamoja wamekubaliana kwamba mwandishi
wa kwanza kwenye somo hilo alikuwa ni al-Imaam ash-Shaafi’iy,
na kwamba kitabu cha mwanzo kilichowahi kuandikwa kwenye
somo hilo kilikuwa ni ar-Risaalah.[12]

Ndani ya kitabu chake, al-Bahr al-Muhiytw, az-Zarkashi (alifariki
mwaka 794 H) ametenga sura kwa hili, ambamo amesema:

“Al-Imaam ash-Shaafi’iy alikuwa ni wa mwanzo kuandika kitabu
kuhusu Uswuulul al-Figh. Ameandika ar-Risaalah, Ahkaam al-
Qur-aan (Tafsiri ya Kisheria za Qur-aan), Ikhtilaaf al-Hadiyth


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn10
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn11
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn12

(Mgongano wa Hadiyth), Ibtilaal al-Istihsaan (Kutofaa kwa
Msaada wa Wanazuoni), Jima‘a al-’Ilm (Ulinganifu wa ujuzi), na
al-Qiyaas (Hoja kwa Kufananisha) - Kitabu ambacho amejadili
makosa ya kundi la Mu‘tazillah, na alibadili fikra zake kuhusu
kukubali tamko lao. Baadaye, wanazuoni wengine walimuiga
katika kuandika vitabu vya al-Uswuul.”

Katika kuisifu ar-Risaalah, al-Juwayni ameandika:-

“Hakuna yeyote kabla ya al-Imaam ash-Shaafi'iy aliyeandika
vitabu kwenye somo la al-Uswuul, au aliyekuwa na ujuzi zaidi
kama wake kuhusiana nayo. Imesimuliwa kwamba Ibn ‘Abbaas
alitamka kitu kuhusu kuweka vitu vilivyo jumla kwa kuchambua
kimoja kimoja, na kwamba baadhi ya wengine miongoni mwa
wanazuoni wa mwanzo walitamka maneno yaliyoonesha
kwamba walifahamu masharti haya. Lakini bado, wale waliokuja
baada yao hawakusema chochote kuhusu a/-Uswuul, na
hawakuchangia chochote katika hilo. Tumeona vitabu vya
Taabi’'un na vya kizazi cha tatu, na tumeona kwamba hamna
yeyote kati yao aliyeandika vitabu kuhusu a/-Uswuul.”[13]

[1] Ibn ‘Abdul-Barr, Al-Intiga’, uk. 23.

[2] & Inaitwa Mungati’ kwa sababu ni Hadiyth iliyokatika
sehemu yoyote ndani ya mnyororo wa wasimulizi. Kwani
hata hivyo, haitohitaji kuthibitishwa kwa kudhani kwamba
Hadiyth hiyo imepitishwa kutokea kizazi cha kale, na wala
sio kutoka kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa
sallam), Hadiyth kama hiyo ilikataliwa na Fugahaa wote
waliofuatia.

[3] na Ufafanuzi kuhusiana na Hadiyth Mursal, na mzozo
unaoizunguka, umetolewa ndani ya Surah ya tatu. Angalia
‘rejeo chini ya ukurasa’ nambari 36.

[4] v Ibn ‘Abdul-Barr, Al-Intiga’, uk. 24.

[5] nq Ni vyema itajwe hapa kwamba Muhammad bin
Hassan pia alijifunza chini ya al-Imaam Maalik, na kwamba


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn13
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref2
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref3
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref4
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref5

toleo lake la Muwattwaa ya Maalik inatambulika na wengi
kuwa iliyo sahihi zaidi. Al-Imaam Muhammad ndani ya
kitabu chake cha Kitaab ar-Radd ‘'Alaa Ahl al-Madiynah ni
yenye uwezo wa kushawishi matamshi juu ya tofauti
zinazopatikana kwa kuziendea taratibu zilizotumiwa na
fikra mbili za mawazo ya kisheria; Maalik na Hanafiy, na
hasa kwa Ahl ar-Ra-ay na Ahl al-Hadiyth, kwa ujumla.

[6] us1 Ibn ‘Abdul-Barr, Al-Intiga’, uk. 86.

[7]1 ver Ibn ‘Abdul-Barr, Al-Intiga’, uk. 86.

[8] nn Angalia Fakhr ar-Raazi, Manaaqib ash-Shaafi’iy, uk.
26

[9] s Imaam al-Haramayn, ‘Abd al-Maalik Juwayni,
Mughiyth al-Khalq.

[10] na Az-Zarkashi, Al-Bahr al-Muhiytw, MS.
[11] =0y Ibn ‘Abdul-Barr, Al-Intiga’, uk. 25.

[12] o1 Kumekuwa na uchache wa kutopatana kutokana na
makubaliano kwenye suala hili. Achilia mbali, kutoka kwa
wafuasi kadhaa wa fikra za mwanzo za mawazo ya sheria
ambao wametoa ushahidi. Hata hivyo, lakini sio mwepesi
kukubali madai yao juu ya wanazuoni kabla ya al-Imaam
ash-Shaafi‘iy, kama ilivyo kwa al-Imaam Abuu Yuusuf wa
fikra za Hanafiy, kwamba waliandika kuhusu matawi haya
muhimu ya sayansi ya Sharia’h.

[13] 2 Angalia ‘Abd ar-Razzaaq, Tamhiyd |i Taariykh al-
Falsafah, Cairo, uk. 152,


http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref6
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref7
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref8
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref9
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref10
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref11
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref12
http://www.alhidaaya.com/sw/modules/fckeditor/fckeditor/editor/fckeditor.html?InstanceName=edit-body&Toolbar=Default#_ftnref13

19-Uswuul Al-Fighi: Taratibu Za Imaam
Ash-Shaafi'ly Kwenye Kitabu Chake 'Ar-
Risaalah’

TARATIBU ZA IMAAM ASH-SHAAFI'IY KWENYE KITABU
CHAKE: AR-RISAALAH

Al-Imaam ash-Shaafi’iy alianza kitabu chake kwa kutanabahisha
hali ya binaadamu kabla tu ya ujumbe wa Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam). Kwa kufanya hivyo,
aliwagawa kwenye makundi mawili:-

1. Ahl al-Kitaab “*Watu wa Kitabu”; au, wafuasi wa uteremsho
wa mwanzo ambao wamebadili maandiko yao na kuharibu
pamoja na baadhi ya amri za kisheria. Kiuhalisia, watu
hawa wameingia kwenye ukafiri na wengi wao baadaye
kujaribu kuchanganya na Ukweli Aliouteremsha Allaah
(Subhaanahu wa Ta’ala).

2. Washirikina na Makafiri walioabudia masanamu badala ya
Allaah.

Baadaye al-Imaam ash-Shaafi’'iy alisema kwamba Allaah
(Subhaanahu wa Ta’ala) Amewaokoa wanaadamu wote kwa
kumleta wa Mwisho katika Mitume, na kumshushia Kitabu
Chake, ili kwamba huenda wakapokea kupitia kwake, njia ya
kuondokana na upofu wa ukafiri kwenda nuru ya uongofu:

{{Kwa hakika wale wanaoyakanusha mawaidha yanapowajia
(Tutawaadhibu). Bila shaka hicho ni Kitabu kihishimiwacho.

Haitofikia batili (Kitabu hichi) toka mbele yake wala nyuma
yake, kimeteremshwa na Mwenye hikima, Ahimidiwaye}}
[41:41-42]



Baadaye al-Imaam ash-Shaafi‘iy aliendelea kujadili kwa undani
hadhi ya Qur-aan ndani ya Uislamu na matamko yake mengi
kuhusu nini Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala) Ameruhusu na
kuzuia, vipi mwanaadamu amuabudu Allaah (Subhaanahu wa
Ta’ala), malipo ya wale wenye kumtii Yeye; adhabu kwa wale
Wanaomtii Yeye na namna Alivyowaangamiza kwa kuwapa
habari za waliotangulia.

Baadaye, al-Imaam ash-Shaafi'iy alieleza kwamba wanafunzi
wanaotafuta elimu ya Kiislamu wajifunze mengi ndani ya Qur-
aan na sayansi zake, kadri watakavyoweza; na kwamba pale nia
zao zitakapokuwa safi, kwa pamoja wanaweza kunukuu aya
zake na kufahamu maana yake kutokana nazo.

Mwisho wa utangulizi wake wa ar-Risaalah, al-Imaam ash-
Shaafi‘iy alisema: “Hakuna tatizo litakalomshambulia miongoni
mwa wafuasi wa Dini ya Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala)
isipokuwa kwamba kutakuwa na muongozo ndani ya Kitabu cha
Allaah kuonesha njia sahihi. Kwani, Allaah, Mtukufu Aliye Bora,
Amesema:

{{Kitabu Tulichokiteremsha kwako ili uwatoe watu katika giza
uwapeleke katika nuru, kwa idhini ya Mola wao, uwafikirishe
katika njia ya yule Mwenye kushinda (na) Mwenye kusifika
(Naye ni Mwenyezi Mungu)}} [14:1]

Na pia Amesema:

{{(Tuliwaleta) Kwa Ishara zilizo wazi na kwa Vitabu. Na
Tumekuteremshia mauidha ili uwabainishie watu
yaliyoteremshwa kwao, na ili wapate kufikiri}} [16:44]

Na pia Amesema:

{{Kwa hakika Mwenyezi Mungu Anaamrisha uadilifu, na kufanya
ihsani, na kuwapa jamaa (na wengineo); na Anakataza uchafu
na uovu, na dhulma. Anakunasihini ili mupate kufahamu
(mfuate).}} [16:90]



Na:

{{Na namna hivi Tumekufunulia Wahyi kwa amri Yetu. Ulikuwa
hujui Kitabu ni nini wala imani; lakini Tumefanya Kitabu hiki
(Qur-aan) ni nuru, ambayo kwa (nuru) hiyo Tunamwongoza
Tumtakaye katika waja Wetu. Na kwa yakini wewe unaongoza
katika njia iliyonyooka.}} [42:52]

Baadaye inafuatia Sura kuhusu a/-Bayaan[53] ambapo neno hili
linatafsiriwa kama ni neno la kisheria, na baadaye likagaiwa
kwenye mafungu, kwenye kueleza katika njia ambazo
uteremsho wa Qur-aan linamaanisha masuala yenye mnasaba
wa kisheria. Mafungu hayo yapo matano:

1) Yale ambayo Allaah Ametolea maamuzi kama ni kifungu cha
sheria mahsusi kisichohitaji maana nyengine zaidi ya
tafsiri yake halisi (literal). Fungu hili la al-Bayaan
halihitaji ufafanuzi mwengine zaidi ya Qur-aan wenyewe.

2) Yale ambayo inayataja Qur-aan ambayo yanaweza kutolewa
maana katika njia tofauti, na yale ambayo Sunnah imetoa
maelezo ya kuweka wazi, ipi iliyokusudiwa.

3) Yale ambayo yameelezwa bayana kuwa yana ulazima, na
yale Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam),
ameeleza kwa matamshi ya vipi, kwanini, ni juu ya nani,
na wapi kutumika na wapi kutotumika.

4) Yale ambayo yameelezwa na Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi
wa aalihi wa sallam), lakini hayakutajwa ndani ya Qur-
aan. Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala) Ameamrisha ndani
ya Qur-aan kwamba atiiwe Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi
wa aalihi wa sallam) na amri zake zikubaliwe. Hivyo
yanayotamkwa kutoka mamlaka ya Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam), yanatambulika kuwa
ni mamlaka ya Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala).

5) Yale ambayo yanahitaji viumbe Wake kutafuta kupitia
Ijtihaad. Hii ni Qiyaas. Kwa mujibu wa al-Imaam ash-
Shaafi‘iy, Qiyaas ni utaratibu wa kufikia ufumbuzi wa
kisheria kwa msingi wa ushahidi (hukumu zilizowahi


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1

kutolewa kabla na kukubaliwa) ambapo hutumika hoja
maarufu au sababu inayofaa.

Al-Imaam ash-Shaafi'iy kisha aliendelea kuelezea mafungu haya
matano kwenye sura tano tofauti, akitoa mifano na ushahidi wa
kila moja. Hivyo, ar-Risaalah hiyo ilikuwa na sura zifuatazo:-

o

Aya za Jumla zilizoteremshwa ndani ya Qur-aan
zinakusudiwa kuwa na mambo ya ujumla '‘Aam, lakini yamo
pia Mahsusi Khaasw.

Aya za Jumla zilizo Wazi za Qur-aan ambazo zinaonesha
kuwa ni Jumla lakini zinadhamiriwa kuwa Mahsusi moja
kwa moja.

Fungu la al-Bayaan ndani ya Qur-aan kwa utaratibu ambao
maana inadhihirishwa kwa kutumia maneno au aya
nyengine.

Fungu la al-Bayaan ndani ya Qur-aan kwa utaratibu wa
maneno, ambao unaonesha zaidi maana iliyofichikana al-
Baatwin kuliko maana iliyo wazi adh-Dhwaahir.

Yale, ambayo Qur-aan yaliteremshwa kama ni Jumla lakini
Sunnah ikatanabahisha kuwa yana maana Mahsusi.

Katika Sura iliyotajwa hapo juu, al-Imaam ash-Shaafiiy alieleza
uhalali wa Sunnah kama ni ushahidi na hadhi yake ndani ya dini.
Kwa sababu hii, baadaye alihitimisha sura zifuatazo:-

o

Wajibu uliowekwa na Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala) ndani
ya Qur-aan kufuata Sunnah ya Mtume Wake.

Amri ya Allaah (Subhaanahu wa Ta’ala) Akiamrisha utiifu
kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam),
yote yanajumuisha kuwa ni utiifu Kwake na amri
zilizotolewa zenye kujitegemea.

Masuala ambayo Allaah (Subhaanahu wa Ta'ala)
Ameamrisha utiifu kwa Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa
aalihi wa sallam).



°  Namna Allah (Subhaanahu wa Ta’ala) Alivyoweka wazi
kwamba Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam)
amelazimika kufuata yale yaliyoteremshwa kwake na kutii
chochote atakachoamrishwa na Allaah (Subhaanahu wa
Ta’ala), na kwamba Allaah Atamuongoza yeyote
anayemfuata Yeye.

Ndani ya Sura hii, al-Imaam ash-Shaafi'iy amethibitisha kwamba
sehemu ya Sunnah za Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi
wa sallam) zimejadiliwa na kuhusishwa na Qur-aan, wakati
sehemu nyengine zimeeleza masuala vyaliyohusika, ambayo
hakuna maandiko yanayonasibiana nayo ndani ya Kitabu. Al-
Imaam ash-Shaafi’iy pia ameonesha kwamba Sunnah ipo huru
na Qur-aan, na kunukuu ushahidi ili kuwakosoa wale ambao
hawakubaliani naye kwenye suala hilo. Kisha akasema:
“Nitafafanua yale ambayo nimekwisha yaeleza kuhusu Sunnah,
(kama) ni sehemu ya Qur-aan au sheria nyengine kwa mambo
ambayo hayakubainishwa humu, pia hili litapambanua vyale
niliyojadili hapo juu, Allaah Akipenda. Kwanza, nitazungumzia
Sunnah kwa mujibu wa Kitabu cha Allaah, kwa kutumia, njia ya
kurasa za Qur-aan zenye kutengua al-Naasikh na kutenguliwa
al-Mansuukh. Baada ya hapo, nitabainisha Fardh-wajibu (ndani
ya Qur-aan) na kwa mnasaba wake Sunnah; Fardh-wajibu
zilizotolewa kwa maneno ya Jumla ambayo Mtume (Swalla
Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) amefanya Mahsusi kupitia
kwake kufafanua maelezo kuhusiana na vipi na wapi; maandiko
ya Jumla ambayo yalikusudiwa kueleweka kama ni Jumla, na
maandiko ya Jumla ambayo vyalikusudiwa kueleweka kama ni
Mahsusi, na mwisho; Sunnah ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi
wa aalihi wa sallam) ambayo hakuna maandiko ya juu kutoka
Kitabu cha Allaah.”

Baadaye inafuata sura iliyoitwa, "“Asili ya Kutengua na
Kutenguliwa”; ambayo inaeleza kwamba Allaah (Subhaanahu wa
Ta'ala) Ametumia utenguzi kuifanya (Shariah) nyepesi na yenye
kubadilika zaidi. Sura hii pia inabainisha kwamba aya ya Qur-
aan inaweza tu kutenguliwa kwa aya nyengine ya Qur-aan; na
kwamba Sunnah inaweza tu kutenguliwa kwa Sunnah nyengine.



Kisha akajadili kwa pamoja; kutengua na kutenguliwa. Ambazo
zinabainishwa ndani ya sehemu ya Qur-aan, na ndani ya
sehemu ya Sunnah.

Baada ya hapo inabainishwa kuhusu Fardh-wajibu wa Swalaah
na maelezo ndani ya Qur-aan na Sunnah kuhusiana na wale
ambao wanaweza kuwa na udhuru wa kutoiswali, na wale
ambao Swalaah haikubaliki kwa sababu ya kitendo kiovu
ambacho huenda wamekitenda.

Kisha, al-Imaam ash-Shaafi'iy ameandika Kutengua na
Kutenguliwa ambazo zinatajwa ndani ya Sunnah na al-Ijmaa’,

o Zile za Fardh-wajibu ambazo Allaah Ameziweka ndani ya
maandiko ya Qur-aan.

o Zile za Fardh-wajibu zilizowekwa ndani ya maandiko ya
Qur-aan ambapo pia Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa
aalihi wa sallam) amezijadili ndani ya Sunnah.

o Zile Fardh-wajibu zilizowekwa ndani ya maandiko ya Qur-
aan ambapo Sunnah imebainishwa kuwa zilikusudiwa
kutumika Mahsusi.

o Zile Fardh-Wajibu kwa jumla zilizo wazi na kukusudiwa
kuwa ni lazima, na ambapo Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi
wa aalihi wa sallam) ametoa maelezo ya namna ya
kuzitekeleza, mfano Swalaah, Hajj, Zakaah, idadi ya wake,
mwanamke ambaye haruhusiki kuolewa, na kizuizi cha mlo
wa siku (dietary).

Kwenye sura inayofuata, amejadili kuhusu dosari ndani ya
Hadiyth, na kueleza kwamba mgongano baina ya Hadiyth
unaweza kutokea kwa sababu zilizo nyingi. Ameendelea kueleza
baadhi ya sababu hizi. Kwa mfano, mgongano unaweza kutokea
kwa sababu Hadiyth moja imetenguliwa na nyengine, au kwa
sababu ya makosa vyaliyotokea ndani ya upokezi wa Hadiyth
hiyo. Ameelezea makosa ambayo huenda yamesababisha
migongano ndani ya Hadiyth, na sababu nyenginezo nyingi
zilizopelekea migongano kama hiyo. Kisha amezungumzia aina
tofauti za uzuiaji, na kueleza kwamba baadhi ya Hadiyth
zinabainisha nyengine.



Al-Imaam ash-Shaafi‘iy pia ameweka sura kuhusu elimu, na
kueleza kwamba kuna aina mbili za elimu. Ya kwanza; ni aina ya
elimu maarufu ambayo hakuna uwezekano wa kutoifahamu kwa
mtu mzima na mwenye akili timamu. Elimu yote ya aina hii
inawezekana kupatikana na kutajwa ndani ya maandiko ya Qur-
aan, na kila Muislamu anaelewa yote hayo kwa sababu
imeteremshwa kwake Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi
wa sallam) kwa Kkila kizazi kilchotangulia. Hakuna (mjadala)
kuhusiana na usahihi wa elimu hii, na wote wanakubali kwamba
ni lazima. Hakika, asili ya elimu hii ni kwamba, hakuna
uwezekanao wa kuwepo makosa katika kufika kwake au
kutafsiri.

Aina ya pili ya elimu ni ya maelezo yanayotokana na mzizi wa
ulazima, na sheria mahsusi zinazotokana nazo. Hizi hazijatajwa
ndani ya maandiko ya Qur-aan, na nyingi katika hizo hazitajwi
ndani ya maandiko ya Sunnah achilia mbali kutokana na
mapokezi ya mmoja-pekee, Ahad.

Hivyo, al-Imaam ash-Shaafi’iy ametoa utangulizi wa somo jipya,
upokezi wa mmoja-pekee, Khabar al-Waahid. Al-Imaam ash-
Shaafi'iy baadaye akaeleza nini kinachokusudiwa kwa neno hili,
na masharti ambayo yataitambua kama ni upokezi au sio
upokezi wa aina ya mmoja-pekee. Tofauti baina ya kiapo na
habari, Shahaadah na Riwaayah, imeelezwa. Ama kwa masuala
ambayo yanaweza kukubalika kupitia upokezi wa mmoja-pekee,
na kwa zile ambazo Khabar al-Waahid haitoshi peke yake.

Baadaye, al-Imaam ash-Shaafi‘iy amejadili hadhi ya Khabar al-
Waahid, na kama habari hizo zinaweza kutumika kama ni
ushahidi. Hitimisho lake, linakubalika kwa hoja zilizo nzuri na
makini, ni kwamba; hakika zinaweza kutumika. Hivyo, al-Imaam
ash-Shaafi'iy ametangulia katika kufuta mashaka yote
yaliyokuzwa na wanaompinga kwenye suala hili.



Sura zifuatazo zinafuatia:-

° Kuhusu al-Ijmaa’. Maana yake, na nafasi yake kisheria.

o Kuhusu al-Qiyaas. Maana yake na asili, kuhitajia kwake,
aina ya Qiyaas, na nani mwenye na asiye na uwezo wa
kuitumia.

o Kuhusu Ijtihaad: Kwanza namna ilivyoegemezwa kwenye
Qur-aan, na baadaye kwenye Sunnah, (sura) inahusisha
Ijtihaad sahihi na isiyo sahihi.

o Kuhusu Istihsaan; Hiari ya Mwanachuoni: ash-Shaafi’iy
alikuwa ni mwangalifu kueleza kwamba Muislamu yeyote
haruhusiwi kuitumia al-Istihsaan kwa lengo la kuingilia/
kukosoa Hadiyth, wala hakujaribu kutamka hukumu yeyote
ya kisheria isiyoegemezwa kwenye Qur-aan, Sunnah, al-
Iimaa’ na al-Qiyaas. Pia alielezea tofauti baina ya al-Qiyaas
na al-Istihsaan.

o Kuhusu kutokubaliana miongoni mwa Wanazuoni: al-
Imaam ash-Shaafi'iy ameeleza kwamba, kutokubaliana
huku ni katika aina mbili; aina ambayo zinazuiwa na zile
zisizozuiwa.

Aina ya kutokubaliana ambazo haziruhusiwi na zile kuhusiana na
masuala ambayo Allaah Ametoa ushahidi ulio wazi ndani ya
maandiko ya Qur-aan au Sunnah. Kutokubalina kwa aina
ambazo zinaruhusiwa, inahusiana na masuala ambayo yanaweza
kutafsiriwa kwa kutumia njia tofauti na zile ambazo kila
mwanazuoni anatumia aina yake ya kutoa hoja. Al-Imaam ash-
Shaafi‘iy kisha akatoa mfano wa aina zote, ametoa mifano ya
masuala ambayo Maswahaba hawakukubaliana, kama vile
‘Iddah, viapo na mirathi. Ndani ya sura hii, al-Imaam ash-
Shaafi‘iy ametaja kitu kuhusiana na utaratibu wa kutumika hiari
kwa maoni ya Maswahaba pale wanapohitalifiana.

Ar-Risaalah inahitimishwa kwa ufafanuzi wa mawazo ya ash-
Shaafi‘iy kwenye "mafungu ya ushahidi” yaliyoelezwa hapo juu.

“"Tunaegemeza hukumu zetu kimsingi kwenye Qur-aan na
Sunnah iliyokubaliwa kuhusiana na yale ambayo hayana
mgogoro, nasema: “Hii ndio hukumu yetu baada ya kusoma kwa



n

pamoja maana zilizo wazi na zilizofichikana ndani ya maandiko.
Baadyae, kama inatubidi tunukuu kwenye Sunnah ambayo
imesimuliwa na baadhi tu ya watu wachache na kuhusiana na ile
ambayo hakuna makubaliano, tunasema: “Tunaikubali Hadiyth
kama ilivyo, lakini tupo makini kwamba yawezekana kuwepo
makosa vyaliyofichikana ndani ya wasimuliaji.” Baadaye,
tutanukuu kwenye al-Ijmaa’ kisha kwenye al-Qiyaas. Qiyaas ni
dhaifu kuliko Ijmaa’” na inatumika pale tu inapohitajika,
kwasababu sio halali kuitumia a/-Qiyaas wakati kuna mapokezi
kuhusiana na suala linalojadiliwa.”

Kutoka kwenye maandiko ya al-Imaam ash-Shaafi’iy,
tunatambua vyanzo vya Maarifa ya Sheria za Kiislamu
yalivyokubaliwa, na vile ambavyo vilisababisha kutokubaliana
kwa wakati huo.

Vyanzo ambavyo vilikubaliwa vilikuwa ni: Kwa ujumla ni Qur-
aan na Sunnah.

Vyanzo ambavyo vilihusiana na kutokubaliana vinajumuisha
Sunnah yote kwa pamoja, na baadhi ya mapokezi Khabar al-
Waahid (ambayo al-Imaam ash-Shaafi‘iy ameitaja kama ni al-
Khaaswah) mahsusi. Lakini mchango wa al-Imaam ash-Shaafi'iy
ulikuwa kwamba, alichunguza masuala haya mawili kwa pamoja
ndani ya ar-Risaalah na ndani ya Jima”’ al-'Iim.

Masuala mengine ambayo yalihusiana na kutokubaliana yalikuwa
ni:-

1. Al-Ijmaa”. Kulikuwepo kutokubaliana kuhusiana na uhalali wa
matumizi yake kama ni ushahidi kuhusiana na aina
tofauti za al-Ijmaa’. Ijmaa’ ya nani ikubalike kama
ushahidi, masuala ambayo al-Ijmaa’ inaweza
kutambulika kama ni ushahidi; na namna jamii
inavyoweza kutanabahishwa kwamba kuna Ijmaa’
kwenye suala mahsusi.

2. Al-Qiyaas na al-Istihsaan: Kulikuwa na mgogoro kuhusiana
na maana ya tafsiri hizo, asili yake, uhalali wa



matumizi yake kama ni sheria, uwezekano na
utaratibu wa kuzitumia, na ama vitendo vya
Maswahaba vinaweza kutambulika kama ni Qiyaas
au Istihsaan.

3. Pia kulikuwa na kutokubaliana kulikokuwa bayana kuhusiana
na uhalisi wa amri za Qur-aan na uzuiaji, maana
zake na athari zake kwenye kanuni nyengine,
hukumu za Figh. Tunaweza kutambua kwamba
katika kipindi hichi, Maimamu Wanne wa Sunni
hawakutumia maana ya maneno yaliyojifunga
kama vile Tahriym “uzuiaji”, al-Ijaab “uwajibu”,
n.k. Kwani maneno haya hayakutumika kwenye
misamiati yao. Isipokuwa aina hii ya maneno ya
kisheria vyalijitokeza baadaye, kama Ibn Qayyim
alivyoeleza.[54]

4. \Vyanzo vyengine vya Maarifa ya Sheria za Kiislamu ambavyo
vina tofauti, (ilikuwa) ni mara chache kujadiliwa
kwenye kipindi cha wanazuoni wa mwanzo. Kwa
mfano, kama maneno ya al-'Urf, al-'‘Aadah na al-
Istis-haab yalikuwa sio sehemu ya misamiati yao.

[53] Ndani ya utangulizi wa tafsiri ya ar-Risaalah, Profesa
Maajid Khadduuri anajadili maana ya al-Bayaan, na
kunukuu tafsiri zilizotolewa na wanazuoni wa kuheshimika.
Profesa Khadduuri ameandika:-

“"Wengine wanasema, ina maana tu ya uteremsho
unaojumuisha vifungu vya kisheria: Wengine wanajadili
kwamba sio tu ni uteremsho, lakini pia kuwaweka wazi.
Ash-Shaafi‘iy, hata hivyo, anaonekana kutilia mkazo
maudhui ya kisheria ya vifungu kwa hoja za kwamba
mawasiliano yote ya Qur-aan yapo wazi, ‘ingawa baadhi
yake yapo kwa ukali kuliko mengine’ na kwa wale tu
wasiojua lugha ya Kiarabu yanakuwa baadhi ya


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1

mawasiliano yanaonekana kuwa hayapo wazi kuliko
mengine.”

Kiuhakika, neno al-Bayaan linatafsiriwa na Profesa
Khadduuri kama "“uteremsho ulio bayana”. Angalia,
Khadduuri, Islamic Jurisprudence (Maarifa ya Sheria za
Kiislamu), Iliyochapishwa na Johns Hopkins Press, uk.
32-33.

[54] Ibn Qayyim, I'laam al-Muwaqqiy’in, I, uk.32.

20-Uswuul Al-Fighi Baada Ya Al-Imaam
Ash-Shaafi’ly

Sura Ya Tano

Uswuul Al-Fighi Baada Ya Al-Imaam Ash-Shaafi’iy

Ar-Risaalah ya Al-Imaam ash-Shaafi‘iy ilihodhi masomo ya
Maarifa ya Sheria za Kiislamu pale tu ilipoanza kutoka. Hakika
matokeo yake ni kwamba; wanazuoni walijigawa kwenye
makundi mawili. Kundi la kwanza ambalo ni wengi wao ni Ahl al-
Hadiyth, waliikubali, na waliitumia kwa kuitetea elimu ya
Shaafi‘iy katika Maarifa ya kisheria. Kundi jengine, ambalo hata
hivyo, walikataa mengi yaliyokuwemo humo, na walijaribu
kubadilisha chochote ambacho kazi ya al-Imaam ash-Shaafi’iy
iligongana na taratibu zao na mwendo wao, kabla haijapata
nafasi (ar-Risaalah) ya kuwashajiisha watu. Wajumbe wa kundi
hili wengi wao hakika walitokana na Ah/ ar-Rai’ly, ambao wote
hao walikuwa hawakubaliani na chochote, takriban mambo yote
aliyoandika al-Imaam ash-Shaafi’iy.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1

Ibn al-Nadiym ametaja vitabu ambavyo vimeandikwa kwenye
somo la Uswuul al-Figh baada ya ar-Risaalah, vikiwemo an-
Naasikh wa al-Mansuukh na as-Sunnah cha al-Imaam Ahmad
bin Hanbal (Amefariki mwaka 233 H). As-Sunnah, hata hivyo, ni
kitabu kilichojikita zaidi kwenye Tawhiyd na itikadi za msingi za
Uislamu “‘Agaaid” kuliko maarifa ya Sheria za Kiislamu. Kuna
matoleo mawili ya kazi hii katika kuchapishwa, toleo kubwa ni
lile lililochapishwa Makkah mwaka 1349 H; ambalo lina nakala
za kurasa huko Dar-al-Kutub na Maktaba ya Dhwaahiriyyah -
Egypt na Damascus zilizo halisi. Toleo dogo iliyochapishwa Cairo
bila ya tarehe, inahusiana na itikadi za msingi za imani halisi za
Sunni (Sunni Orthodoxy), au “Ahl as-Sunnah”.

Al-Imaam Ahmad pia ameandika kitabu cha Twa’at ar-Rasuul
“Utiifu kwa Mtume”. Ibn al-Qayyim amenukuu kutoka kitabu
hicho ndani ya kitabu chake cha I7Taam al-Muwaqqi’iyn, na
inaonekana kwamba amehodhi nakala yake. Juu ya hivyo,
nimekitafuta kitabu hichi sehemu nyingi, lakini nimeshindwa
kukiona. Kutoka kurasa zilizonukuliwa za kitabu cha Ibn al-
Qayyim, ni uwazi kwamba kitabu hicho hakika kilikuwa ni kitabu
muhimu kwenye somo la Maarifa ya Sheria za Kiislamu, na
utaratibu wa kushughulika na Sunnah. Inawezekana kuwa
kimepotea baada ya wakati wa Ibn al-Qayyim, au kimetiwa
jalada ndani ya kitabu chengine, au kurasa zake zimepotea hadi
kuweza kupatikana baada ya kutafuta sana.

Vyanzo pia vimetaja kwamba Daawuud adh-Dhwaahiriy
(Amefariki Mwaka 270 H.) ameandika kuhusu a/-
Iimaa’ “Makubaliano” Ibtwaal at-Taqgliyd “Katika Kuondosha
Kunukuu Kusiko Halisi”, Khabar al-Waahid “Katika Usimuliaji wa
mmoja-pekee”, al-Khuswuus wa al-‘Umuum "“Katika Mahsusi na
iliyo Jumla”, al-Mufassar wa al-Mujmal “Maneno Machache
(lakini dhahiri) na ya Maelezo”, al-Kaafi fiy Muqgabbalaat al-
Muttalibi, yaani al-Imaam ash-Shaafi’iy, “Katika kushindana na
ash-Shaafi‘iy”, Mas-alatun Khalafa Fihima ash-Shaafi’iy “Masuala
Mawili Aliyotofautiana nayo pamoja na al-Imaam ash-Shaafi’iy”.



Wakati wa kipindi hichi “"'Ulamaa” waliokubaliana na mafunzo ya
fikra za al-Imaam Abuu Haniyfah walijitolea umakini wao katika
kusoma ar-Risaalah ya ash-Shaafi‘iy, vyote vyote; kwa lengo la
kuziharibu yale wasiyokubaliana, na kutoa aina yao ya vyanzo-
utaratibu na Misingi ya Maarifa ya Sheria za Kiislamu kutoka
kwenye kesi za kisheria Fataawa ya al-Imaam Abuu Haniyfah.

Kwa dalili hizi, wanazuoni wa Hanafi walitoa vitabu (vingi)
tofauti. ‘Iysa bin Abbaan (Amefariki Mwaka 220 H.) ameandika
Khabar al-Waahid, Ithbaat al-Qiyaas, “Kuthibitisha Mfanano al-
Qiyaas”, na Ijtihaad ar-Rai’, "Matumizi ya Hoja za Kisheria”.

Al-Barzai (Amefariki Mwaka 317 H.) ameandika Masaa’il al-
Khilaaf “Masuala ya Kutokubaliana”, ambacho kina nakala za
kurasa 236 ndani ya Maktaba ya Zaytuunah huko Tunisia,
nambari 1619.

Abuu Ja’far at-Twahaawiy (Amefariki Mwaka 321 H.) ameandika
Ikhtilaaf al-Fugaaha “Kutokubaliana kwa Wanazuoni”, ambacho
kilifanyiwa ufupisho na Abuu Bakr al-Jassaas (Amefariki Mwaka
370 H.). Kuna nakala ya kitabu huko Cairo. Kwa maelezo zaidi,
rudia Fahrisi ya Ma’had al-Makhtuutat (1/329).[55]

Al-Karabiysi an-Najafi (Amefariki Mwaka 322) ameandika al-
Faruug “Tofauti”, ambacho kina nakala za kurasa za Ahmad III
na Fayd Allaah, Maktaba ya Istanbul.

Baadhi ya kazi zisizo na majina kwenye Maarifa ya Sheria za
Kiislamu pia zilihusishwa kwa Ibn Sama’ah (Amefariki Mwaka

233).[56]

Al-Kannani (Amefariki Mwaka 289) ameandika al-Hujjah fi ar-
Radd ’Ala ash-Shaafi’iy, “Ushahidi wa Kutokubaliana na Imaam
ash-Shaafi’iy”.

‘Aliy bin Muussa al-Qurumi, dhehebu la Hanafi (Amefariki mwaka
305) ameandika Maa Khalafa Fiyhi ash-Shaafi’iy al-'Iraaqiyiin Fii
Ahkaam al-Qur-aan” “Namna Ambazo ash-Shaafi'iy Alipingana


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2

na Wairaqi Kuhusu Tafsiri ya Kisheria ya Qur-aan”, Ithbaat al-
Qiyaas, al-Ijtihaad na Khabar al-Waahid.

Abuu al-Hassan al-Karkhi (Amefariki Mwaka 340) ameandika
kitabu chake maarufu cha al-Uswuul “Vyanzo”, ambacho
kilichapishwa pamoja na majumuisho ya vitabu vyengine nchini
Cairo (hamna tarehe).

Abuu Sahl al-Nawbakhtiy (Amefariki mnamo mwaka 93 H.)
akitokana na Imaamiyyah, ameandika Naqgd Risaalat ash-
Shaafiiy “Ukosoaji wa ar-Risaalah ya Shaafi’iy”, Ibtwaal al-
Qiyaas “Kuzikataa al-Qiyaas”, na ar-Radd 'Ala Ibn ar-Rawandi Fi
Ba’d Ara’ihi al-Uswuuliyyah “Kuziharibu Baadhi ya Mawazo ya
Kisheria ya Ibn ar-Rawandi”. Ibn Junayn (Amefariki Mwaka
347), anayetoka kundi la Zaydiyyah, ameandika al-Faskh ‘Alaa
Man Ajaza al-Nasakh lima Tamma Shar'uhu wa Jalla Nafuhu
“Ubatilishaji wa Utenguzi ulioruhusiwa katika Sheria ambazo
Zimekwishatenguliwa na Kuthibitishwa kuwa na Manufaa”, na al-
Ifhaam Ii Uswuul al-Ahkaam “Kuelewa Misingi ya Maarifa ya

Sheria za Kiislamu.”

Wafuasi waliobobea Mafunzo ya al-Imaam ash-Shaafi’'iy kwenye
fikra za kisheria walitoa kazi zifuatazo:-

o Abuu Thawr (Amefariki mwaka 240) ameandika Ikhtilaaf al-
Fugaaha “Kutokubaliana kwa Wanazuoni”.

° Abuu ‘Abd Allaah Muhammad bin Nasr al-Marwazi
(Amefariki mwaka 294) pia ameandika kitabu katika somo
hilohilo.

° Abuu Abbaas bin Surayj (Amefariki mwaka 305) ameandika
kitabu akiwakataa wote wawili ‘Iysa bin Abbaan na
Muhammad bin Daawuud adh-Dhwaahiriy kwenye masuala
ambayo walipingana na al-Imaam ash-Shaafi’iy.

o Ibraahiym bin Ahmad al-Marwazi (Amefariki mwaka 340)
ameandika Al-Umuum wa al-Khuswuus “Jumla na Mahsusi”

na Al-Fuswuul fi Ma’rifat al-Uswuul.[57] Sura kuhusiana na

Elimu ya Chanzo-Utaratibu wa Kisheria.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3

Baadhi ya wanazuoni hawa, walijitolea fikra zao katika kutoa
ufafanuzi wa ar-Risaalah ya ash-Shaafi'iy kama kwa Abuu Bakr
as-Sayraafi (Amefariki mwaka 330). Abuu al-Waliyd an-Nisaburi
(Amefariki mwaka 365 au 363), Abuu Bakr al-Jawzaqi (Amefariki
mwaka 388) na Abuu Muhammad al-Juwayni, baba wa
(anayejulikana na wengi) Imaam al-Haramayn, mwalimu kwa al-
Imaam al-Ghazzaali.

Ufafanuzi kwenye ar-Risaalah pia umedhaniwa kuwa ni kazi ya
wanazuoni wengine watano, kwa majina ni: Abuu Zayd al-
Jazuuli, Yuusuf bin ‘Umar, Jamaal ad-Diyn al-Afgahsi, Ibn
Fakiham na Abuu al-Qaassim ‘lysa bin Naji. Hakuna kutokana na
fafanuzi hizi, ambapo wanazuoni wamekuwa wakinukuu hadi
baada ya karne ya saba, ndio wamepata nuru nyakati za leo.

Shaykh Mustwafa ‘Abdur-Razzaq,[58] ametaja kwamba maktaba
ya wazi nchini Paris inashikilia nakala ya fafanuzi kutoka kwa al-
Juwayni kuhusiana na ar-Risaalah, na kunukuu baadhi ya
sehemu hizo. Mimi, mwenyewe, nimejaribu kuzipata kurasa hizi
nchini Paris, lakini nimeshindwa. Labda, zimewekwa pamoja na
vitabu vyengine chini ya mada au jina tofauti. Huenda, njia
pekee ya kuipata ni kuitafuta kwenye kurasa zote tofauti.
Kwamba, hata hivyo, hiyo ni kazi inayotisha, kwani mchunguzi
atahitaji kutumia muda wake mkubwa mno katika kukifanya
kibarua hichi.

MAENDELEO YA USWUUL AL FIQH
BAADA YA AL-IMAAM ASH-SHAAFI'LY

Yale tuliyoyataja hadi kufikia hapa yanaweza kutambulika kama
ni maendelo. Kwani kimsingi ni mzunguko wa kukanusha,
kukubali au kutoa maoni kuhusiana na ar-Risaalah na ukweli
hauendelei mbali zaidi ya hapo. Pale tu taratibu
zinaposimamishwa, basi taratibu hizi zilizopatikana hadi mnamo
mwa mwanzo wa karne ya tano H, ndipo inaweza kutambulika
kuwa ni maendeleo yalio muwafaka kuanza kuchukua hatamu
kwenye uwanja huo.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4

Wakati wa kipindi hichi, al-Qaadhi al-Bagillaani (Amefariki
mwaka 402 H.) na al-Qaadhi ‘Abdul-Jabbaar al-Hamadan
(Amefariki mwaka 415 H.) ameibeba kazi ya kuandika upya
somo lote la mafunzo na misingi ya Maarifa ya Sheria ya
Kiislamu - Chanzo na Utaratibu, au al-Uswuul.

A\Y

Ndani ya kitabu chake cha al-Bahr, az-Zarkhasi ameandika
majaji wawili, Qaadhi wa Ahl as-Sunnah, Abuu Bakr Twayyib al-
Bagqillani, na Qaadhi wa Mu'tazilah, ‘Abdul-Jabbaar, alikuja na
kupanua kuhusiana na yale yaliyoandikwa, kutolea maelezo kwa
yaliyokuwa huko kale ni kidogo kuliko na yanayoonekana,
akatoa maelezo kwa vyale yaliyotajwa kwa njia ya jumla, na
kuondosha utata.”

Al-Qaadhi al-Bagqillani alitunikiwa cheo cha Shaykh al-
Uswuuliyyiin[59] “Shahada ya Pili ya Wanazuoni wa al-Uswuul”,
baada ya kuandika at-Tagriyb wa al-Irshaad "“Ubainifu na
Muongozo”. Kitabu hicho kimepotea kwa karne (zaidi ya moja),
ingawa inawezekana kikatokea kwenye maandiko ya mjumuisho
mmoja au mwengine. Katika kesi yeyote, wanazuoni wa al-
Uswuul waliendelea kunukuu ndani (ya hicho kitabu) hadi karne
ya tisa AH.

Kwa sehemu yake, al-Qaadhi ‘Abdul-Jabbaar ameandika kitabu
chenye jina la ama al-’Ahd “Maagano” au al-'Amad “Nguzo” na
kuandika ufafanuzi wake kuhusiana na hicho kitabu.

Imaam al-Haramayn (Amefariki mwaka 478 H) amefupisha
kitabu cha al-Bagqillaani cha at-Tagriyb wa al-Irshaad, ndani ya
kitabu chenye jina l|la at-Talkhiys “lliyofupishwa” au al-
Mulakhkhas “Ufupisho”, ambacho baadhi ya kurasa zake
zimehifadhiwa ndani ya mjumuisho wa baadhi ya maandiko.
Baadaye, wanazuoni wa Maarifa ya Sheria za Kiislamu walitumia
fikra nyingi za al-Bagillaani kutoka kwenye kitabu chake.

Imaam al-Haramayn alitoa kelelezo cha kazi yake kwenye al-
Uswuul, al-Burhaan “Ushahidi”, kwenye kitabu cha al-Bagqillaani
cha at-Tagriib, ambapo humo imejumuisha matawi ya Uswuul,
kilikuwa kipo huru na taratibu zake, na kikafuata ushahidi
wowote uliopatikana.[60] Imaam al-Haramayn hakukubaliana na
walimu wake (yaani al-Imaam al-Ash’ari na al-Imaam ash-


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6

Shaafi’iy) katika makala nyingi. Na kwamba wengi wa
wanazuoni wake wa karibu kutoka kwenye mafunzo ya fikra za
kisheria za ash-Shaafi'iy, walikataa ufafanuzi wake na wala
hawakuitambua namna ilivyohitaji, ingawa sehemu kubwa
wamekitumia ndani ya vitabu vyao.

Wanazuoni wawili wa Maliki, al-Imaam Abuu ‘Abdillaah al-Maziri
(Amefariki mwaka 536 H.) na Abuu al-Hassan al-Abyari
(Amefariki mwaka 616 H.) waliandika ufafanuzi kwenye al-
Burhaan, na mwanazuoni wa tatu wa ki-Maliki, Abuu Yahya,
ameunganisha fafanuzi mbili hizo lakini bado, wanazuoni wote
hawa watatu walichambua kwa pupa, kama sio kusikokuwa na
haki, kwa Imaam al-Haramayn. Kwa sababu wa yale
waliyoyatambua kuwa ni ujasiri katika kumkana al-Imaam al-
Ash’ari kwenye mambo asiyokubaliana pamoja nao na katika
kumkana al-Imaam Maliki kwenye suala la al-Maswaalih al-
Mursalah. Imaam al-Haramayn aliongezea utangulizi kwa kitabu
cha al-Imaam ash-Shaafi'iy ambacho kilizungumzia masuala
yasiyopatikana ndani ya ar-Risaalah. Alianza kwa kujadili elimu
ya vyanzo hivyo na dhana ambazo yeyote aliyependa kusoma
sayansi yoyote kwa ndani, ni lazima asome. Alieleza kwamba
vyanzo vya Uswuul al-Figh vilikuwa ni 'IIm al-Kalaam, lugha ya
Kiarabu na Figh. Baadaye, alijadili kuhusu hukumu ya kisheria,
wajibu na uwezo. Akijadili kwa undani, masuala yanayohusiana
na sayansi tofauti, na kueleza yale ambayo yanaweza kueleweka
kwa hoja. Na ambayo kwa dini, masuala yote hapo juu
yanafanya utangulizi wa mjadala wa neno la al-Bayaan “Tamko
lililo dhahiri”, mada ambayo al-Imaam ash-Shaafi’iy alianza nayo
kwenye ar-Risaalah.

Hata hivyo, ni uwazi ulio dhahiri, pale tunapoona namna Imaam
al-Haramayn alivyojadili mada ya al-Bayaan na kwa mada
nyengine, ametaja ndani ya ar-Risaalah, kwamba al-Imaam al-
Haramayn ametafsiri misamiati ya maneno; ikiwemo al-Bayaan
kwa vizuri zaidi kuliko al-Imaam ash-Shaafi‘iy alivyofanya.
Alilitafsiri, akaelezea sifa zake, akataja kutokubaliana kuhusiana
nayo, na akaweka mafungu yake tofauti. Pia alijadili jambo
jengine ambalo al-Imaam ash-Shaafi’iy hakulijadili, Taakhiyr al-
Bayaan ilaa Wagt al-Hajah “Kuiakhirisha al-Bayaan hadi muda
utakaotakiwa”, na kuhusu kutokubaliana nayo. Baadaye katika



kujadili mafungu tofauti ya al-Bayaan, alikariri kwa mara
nyengine mafungu matano ambayo aliyataja al-Imaam ash-
Shaafi'iy, akawakilisha maoni ya Abuu Bakr Daawuud adh-
Dhwaahiriy kwenye mada hiyo, na baadaye akataja mafungu
mengine ya al-Bayaan ambayo wanazuoni wengine walishauri.

Imaam al-Haramayn alishikilia ushauri wa kwamba a/-Bayaan
in@a maana ya ‘ushahidi’, ambayo ina aina mbili: 'Ag/i “akili” na
Sami’i “kupokea”. Msingi wa ushahidi wa “kupokea” ni Qur-aan
iliyo na miujiza na kwamba; namna ukaribu wa ushahidi ulivyo
kwa Qur-aan, ndivyo inavyotengeneza sheria/hukumu vya
kufuatwa. Matokeo yake ni kwamba; mfuatano wa protokoli
katika ushahidi wa “kupokea” ni: Qur-aan, Sunnah, al-Ijmaa’,
Khabar al-Waahid na al-Qiyaas.

Baadaye alijadili kuhusu lugha, na kueleza kwamba, wanazuoni
wa Maarifa ya Sheria za Kiislamu wamejadili kuhusu elimu ya
lugha, kitu ambacho wanazuoni wa Kiarabu wamekiacha, kama
vile Awaamir “Amri”; Nawaahi *Makatazo”, na al-'Umuum wa al-
Khuswuus “Jumla na Mahsusi” ambayo al-Imaam ash-Shaafi'iy
amejadili.

Kwenye mjadala wa mada ya elimu ya lugha, ametaja baadhi ya
mawazo ya al-Bagillaani ambayo yanaonesha wazi kwamba al-
Bagillaani tayari amekwishaunganisha mambo haya, kwa
taratibu za al-Imaam ash-Shaafi'iy.

Pale al-Imaam al-Ghazzaali alipokuwa mwanafunzi wa al-
Haramayn, ilikuwa ni asili tu kwamba, amesukumwa na yeye.
Ukweli ni kwamba, al-Imaam al-Ghazzaali ameandika vitabu
vinne kwenye somo la al-Uswuul. Kazi ya mwanzo kati ya hizi
ilikuwa al-Mankhuul *Mchakato”, toleo la ukubwa na wa wastani,
iliyoandikwa kwa (ajili ya) wanaoanza na wanaonyanyukia
kwenye kusoma al-Uswuul. Cha pili katika kitabu, hakuna
kinachojulikana isipokuwa kwamba ilinukuliwa kwenye al-
Mustwasfaa,[61]na kwamba mada yake ilikuwa Tahdhiyb al-
Uswuul “Ustaarabu wa al-Uswuul”. Kitabu cha tatu kina jina la
Shifa’ al-Ghaliyl fiy Bayaan ash-Shibh wa al-Mukhayyal wa
Masaalik at-Taliyl, na kilifanyiwa uhariri na kuchapishwa nchini


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7

Baghdad mwaka 1390/1971. Mkusanyiko wake (encyclopedia)
wa Shari'ah Chanzo-Utaratibu. Kitabu chake cha nne kwenye
mada hiyo, na neno lake la mwisho, kilikuwa ni al-Mustwasfaa,
ambacho kilichapishwa mara kadhaa nchini Misr na kwengineko.
Hakika, hii ni kazi aliyoiandika baada ya kukaa mafichoni
akifanya uchunguzi.[62]

Al-Imaam alianza kitabu chake kwa utangulizi ambapo aligusa
takriban dhana zote za Aristotle, somo ambalo daima alikuwa
akilipenda. Baadaye aliandika kuhusu ‘Hadd’ “Adhabu
zilizotajwa”, kuhusu masharti ambayo ni lazima yatimizwe kabla
ya kutendewa kazi, na kuhusu aina tofauti za Huduud. Baadaye
alijadili kuhusu Daliyl *Ushahidi” na aina zake tofauti.

Kwa nukta hii ndani ya kitabu chake, al-Imaam al-Ghazzaali
aliendelea kujadili pembe nne za kazi yake, mada ambazo
zimekamata kila kitu ndani ya uwanja wa a/l-Uswuul, na ambazo
mwalimu wake, Imaam al-Haramayn na waliomtangulia, kama
vile al-Bagqillaani, walijishughulisha nazo zaidi. Kwa vile mwalimu
wake, alikuwa na maoni yake ambayo yalitofautiana na yale ya
al-Imaam al-Ghazzaali alishikilia mawazo ambayo yapo tofauti.
Kama ya waliomtangulia na kama ilivyo kawaida, wakati wa al-
Imaam al-Ghazzaali kulikuwepo na wale waliokubaliana na
mawazo yake na wale wasiokubaliana.

Haya ndio yalikuwa ni maendeleo muhimu yaliofanywa na
wafuasi wa al-Imaam ash-Shaafi’iy ndani ya uwanja wa Uswuul.

Kundi la pili lililochangia kwenye maendeleo ya somo ni
Mu'tazilah. Baada ya Qaadhi ‘Abdul-Jabbaar kuandika kitabu
chake al-'Amad au al-'Ahd, na kuandika ufafanuzi wake
uliokamilika kwenye kitabu hicho, alihifadhi baadhi ya mawazo
ya al-Uswuul ndani ya mjumuiko wa kitabu kikuu
(encyclopedia), baadhi ya sehemu zake ambazo zimepatikana na
kuchapishwa chini ya mada ya al-Mughni “*Maandiko” (volume)
kumi na saba ya ‘encyclopedia’ hii yalitunukiwa kwenye masomo
la al-Uswuul.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8

Kama alivyojihusisha Imaam al-Haramayn kwenye kitabu cha al-
Baqgillaani, ndivyo Abuu al-Husayn al-Basri al-Mu'tazili (Amefariki
mwaka 435 H.) alivyojihusisha na vitabu vya al-Qaadhi ‘Abdul-
Jabbaar, na kuandika ufafanuzi kwenye al-'Amad/al-'Ahd. Pale
alipohisi kwamba ufafanuzi huu ulikuwa mkubwa, alikifupisha
ndani ya kitabu chake maarufu cha al-Mutamad "“Chenye
Kutegemewa”, ambacho kimechapishwa na kinapatikana
sehemu nyingi mno.

Wakati wa kipindi hichi, ash-Shaykh Abuu Ishaaq ash-Shiraazi
(Amefariki mwaka 476 H.), ameandika vitabu vyake viwili al-
Lam “Nuru yenye Kung’aa” na at-Tabswiyrah “Uwongofu”, vyote
ambavyo vimechapishwa.

Al-Qaadhi Abuu Yahya al-Farra’ al-Hanbali ameandika kitabu
kwenye Uswuul chenye jina la al-'Uddah fi Uswuul al-Fighi “Zana
za Uswuul al-Fighi”, ambacho kilifanyiwa uhariri na kuchapishwa
nchini Saudi Arabia 1400/1980.

Ibn *Aqil al-Baghdadiy, ambaye ni mwanazuoni mwengine wa Kki-
Hanbali, ameandika al-Waadhwih Fiy al-Uswuul “Yaliyo Wazi
Kwenye Uswuul”.

Abuu al-Khattaab ameandika kitabu chake maarufu, at-Tamhiyd
“Dibaji”, ambayo ilifanyiwa uhariri hivi karibuni na kuchapishwa
Makkah.

Miongoni mwa vitabu walivyoandika wanazuoni wa mafunzo ya
mawazo ya kisheria ya Maliki kwa wakati huu ni ‘Uyuun al-
Adillah Fiy Masaa’il al-Khilaaf Bayna Fugaaha al-Amswaar “Wingi
wa Ushahidi katika Masuala yenye Mgongano Miongoni mwa
Wanazuoni wa Figh wa miji”, kilichoandikwa na Ibn al-Qasswaar
al-Baghdaadiy (Amefariki mwaka 398 H.), ambacho kina nakala
mpya huko Chuo Kikuu cha al-Qarawiyyiin nchini Fez.[63]
Mwanazuoni ash-Shiraazi anakitaja kuwa ni kitabu bora
kilichowahi kuandikwa miongoni mwa wanazuoni wa Maliki
kwenye mada ya tofauti za wanazuoni. Ibn al-Qasswaar pia
aliandika Mugaddimah fiy Uswuul al-Figh “Utangulizi kwa Uswuul
al-Figh”, ambacho kina makala yake katika Maktaba ya Chuo
Kikuu cha al-Azhar.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9

Vitabu vya Shaafi’'yyah, Hanaabila, Maalikiyyah na Mutazilah,
vyote vilifuata mtindo kama huu, katika mtiririko wa sura zao na
ufumbuzi wa masuala yao muhimu. Hatimaye mtindo uliokuja
kugundulikana kwa jina la “Taratibu za Mutakallimuun”.

[55] Toleo la sehemu ya ufupisho wa Jassas wa kitabu hichi
ulichapishwa nchini Pakistan na Islamic Research Institute-
Taasisi ya Uchunguzi wa Kiislamu-Mhariri wa toleo hiyo,
hata hivyo amefanya makosa kuihusisha kazi hiyo moja
kwa moja kwa Abuu Ja’far at-Twahaawiy.

[56] Angalia, Ibn al-Nadiym, Al-Fihrisi, uk. 284.
[57] Ibn al-Nadiym, Al-Fihrist, uk. 299.

[58] Angalia, ‘Abdur-Razzaaq, Tamhiyd Ii Taariykh al-
Falsafah, Cairo.

[59] Angalia, al-Quraffi, Nafaa’ii, I, uk. 149.

[60] Toleo safi la Al-Burhaan limechapishwa hivi karibuni
huko Qatar.

[61] Angalia al-Ghazzaali, al-Mustwasfaa, I, uk. 187. Tafsiri
iliyo nzuri kabisa kwa lugha ya Kiingereza ya al-
Mustwasfaa ya al-Ghazzaali ilifanywa na Dr. Ahmad Zaki
Hammaad.

[62] Angalia ‘rejeo chini ya ukurasa’ nambari 61.

[63] Angalia Brockermann, Hati, II, uk. 963, no. 49.

21-Uswuul Al-Fighi: Majukumu Ya Wafuasi
Wa Abuu Haniyfah Katika Uandishi Wa Al-
Uswuul


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9

MAJUKUMU YA WAFUASI WA ABUU HANIYFAH KATIKA
UANDISHI WA AL-USWUUL.

Baadhi ya Wanahistoria wa Uswuul al-Fighi wametoa maoni
kwamba al-Qaadhi Abuu Yuusuf na Muhammad bin al-Hassan
wameandika kuhusu Maarifa ya Sheria za Kiislamu,[64]lakini dai
hili halijathibitishwa.

Mwandishi wa Kashf adh-Dhwunuun[65] amenukuu ‘Ala’ pamoja
na misemo ya ‘Ala’ ad-Diyn kutoka Mizaan al-Uswuul “*Mizani ya
Uswuul.”

Tambua ya kwamba Uswuul al-Fighi ni tawi la Uswuul ad-Diyn
na kwamba utungaji wa kitabu chochote ni lazima uwe
umeathirika na imani za mwandishi. Hivyo, kwa vile wengi wa
waandishi wa Uswuul al-Fighi wametokana na Mu'tazilah wenye
kutofautiana na sisi kwenye kanuni kuu, au kwa Ahl al-Hadiyth
wenye kutofautiana na sisi kwenye masuala ya kina, hatuwezi
kutegemea vitabu vyao.

Vitabu vya Wanazuoni wetu (wa Hanafi), hata hivyo, ni vya aina
mbili. Aina ya mwanzo ni vile vitabu vilivyoandikwa kwa mtindo
makini kabisa, kwa sababu waandishi wao walijua vyote viwili;
kanuni na matumizi yake. Mifano ya aina hii, ni: Ma’khaadh ash-
Shar’iy “Kuiendea Sharia’h” na al-Jidaal “Mjadala””
vilivyoandikwa na Abuu Mansuur al-Maturidi (Amefariki mwaka
333 H.)

“Aina ya pili ni ya kitabu kilichojadili kwa umakini kabisa pamoja
na maana ya maneno na Yyaliyopangwa vizuri, kwa kuegemea
mantiki za waandishi wao kwa kufikia suluhisho zenye maelezo
kutokana na maana dhahiri za usimulizi. Hata hivyo, hawakuwa
mahiri katika kushughulikia na nukta nzuri za al-Uswuul au
masuala ya hoja safi. Matokeo ni kwamba waandishi wa aina ya
pili walitoa mawazo kwenye kesi ambazo walikubaliana na wale
waliopingana. Juu ya hivyo, vitabu vya aina ya mwanzo
vilipoteza hadhi, ama kwa sababu vilikuwa ni vigumu kuvielewa


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2

au kwa sababu wanazuoni walikosa taratibu muafaka za kufanya
kazi hii.”

Kuna mengi ambayo yanaweza kusemwa kuhusu usahihi wa
tamko hili unavyofafanua maendeleo ya masomo ya Hanafi
kwenye al-Uswuul, hata kama ilifanywa na mwanazuoni wa
Kihanafi. Tamko hili, halifanyi lolote, kufikia karibu na ukweli wa
kuelezea jukumu la Hanafiyyah kwenye maendeleo ya Uswuul
al-Fighi. Kwenye Kkipindi cha mwanzo, wanazuoni hawa
walijishughulisha zaidi kwenye kujadili masuala yaliyoletwa juu
na al-Imaam ash-Shaafi'iy ndani ya ar-Risaalah yake kuliko
kabla ya al-Imaam al-Maturdi, kama alivyofanya ‘Iysa bin
Abbaan na wengine.

Wakati wa kipindi kinachofuata, mmoja miongoni mwao
(ambaye) ni mwandishi mkubwa wa al-Uswuul alikuwa ni Abuu
al-Hassan al-Karkhi (Amefariki mwaka 340 H). Kitabu chake
kwenye al-Uswuul kinahusisha idadi maalum ya kurasa ambazo
zilichapishwa na kitabu cha Abuu Zayd ad-Dabuzi, Ta’siys an-
Nadhwar “Kuanzisha Maoni”, ambacho kimechapishwa ndani ya
matoleo kadhaa nchini Cairo.

Baadaye, Abuu Bakr al-Jassaas (Amefariki mwaka 370 H.)
aliandika kitabu chake, A/-Fuswuul Fiy al-Uswuul kama ni
utangulizi wa kitabu chake Ahkaam al-Qur-aan “Tafsiri za
Kisheria za Qur-aan”.[66]A/-Fuswuul kimechunguzwa na
kufanyiwa uhariri kwa ajili ya uchunguzi wa shahada ya tatu
(doctoral thesis), na kilichapishwa hivi karibuni nchini Kuwait.

Maendeleo ya kweli ya maandiko ya ki-Hanafi kwenye somo la
al-Uswuul, inawezekana kutambulika kuanza kwa al-Imaam
Abuu Zayd ad-Dabuuzi (Amefariki mwaka 340) ambaye
aliandika vitabu viwili muhimu kwenye mada. Tagwiym al-Adillah
“"Thamani ya Ushahidi”, vyote au baadhi yake ambavyo
vimechunguzwa na kuhaririwa, lakini bado havijachapishwa, na
Ta’siys an-Nadhwar[67]Abuu Zayd aliifanyia kazi vyema al-
Uswuul (kama) walivyofanya waliomtangulia, haswa kwa Al-
Karkhi na Al-Jassaas, lakini kwa tofauti ambazo aliupanua
uwanja na kuuelezea kwenye maelezo ya kina zaidi, pia alifanya


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4

nukuu fupi fupi kwenye nukta ambazo Hanafiyyah (Mahanafi)
walikubalina na kutokubaliana na wengine, kwenye masuala ya
Uswuul.

Abuu Zayd alifuatwa na Fakhr al-Islaam al-Baydaan (Amefariki
mwaka 482 H.) ambaye ameandika kitabu maarufu cha Kanz al-
Wuswuul Ilaa Ma'rifat al-Uswuul “Hazina ya Kuifikia Elimu ya
Uswuul”, ambacho alijadili kuhusu Uswuul kwa jumla. Baadaye
wanazuoni wa Hanafiyyah waliangalia kwa faida kubwa kwenye
kitabu hicho na kuandika fafanuzi nyingi kwenye hicho kitabu,
kilicho bora na muhimu zaidi, kilikuwa Kashf al-Asraar “Siri
Zimefichuliwa” na ‘Abd al-Aziyz al-Bukhaariy (Amefariki mwaka
830). Fafanuzi hii imechapishwa kwenye matoleo kadhaa
yaliyofanyiwa uhariri kote kuwili, huko nchini Uturuki na Misr.

Vivyo hivyo, Shams al-Aimmah as-Sarkhaasiy (Amefariki mwaka
423 H) ameandika Uswuul as-Sarkhaasiy, ambacho
kimechapishwa ndani ya juzuu mbili nchini Misr. Kitabu hichi
kinatambulika kuwa; kwa njia zote (kama ni) kitabu mbadala
kwa kusoma kitabu cha Daabusi Tagwiym al-'Adillah. Wanazuoni
wa Hanafiyyah wa al-Uswuul wamechukua juhudi kubwa binafsi
kwenye vitabu vya al-Bazdaawiy na as-Sarkhaasiy na
wakajihusisha wenyewe kwenye kuvisomesha na kuvifafanua
kwa muda mrefu.

Kutokana na hapo juu, ieleweke wazi kwamba maendeleo ya
Uswuul al-Fighi, kama ni somo linalojitegemea, limekamilika, na
kwamba hoja zake na mipaka ya elimu (parameter) zimetolewa
tafsiri kwenye Karne ya tano AH. Hakika, kwa karne hiyo
wanazuoni wa kila mafunzo ya fikra za kisheria wamerikodi
tafsiri zao wenyewe na ufahamu wa Uswuul al-Fighi.

MTINDO WA WAFUASI WA AL-IMAAM ASH-SHAAFI'IY AU
“MUTAKALLIMUUN”, NA WALE WA HANAFIYYAH (KI-
HANAFI).

Uandishi wa somo la al-Uswuul, kiujumla unafuatiwa moja kati
ya mitindo ifuatayo. Wa kwanza ulikuwa ni mtindo wa ash-
Shaafiily au mtindo wa Mutakallimuun. Huu ulikuwa mtindo



uliofuatwa na Shafiiyyah, Malikiyyah, Hanaabilah na Mu‘tazilah,
[68]na ilitambuliwa kama ni “Mtindo wa Mutakallimuun” kwa
sababu waandishi wa vitabu vilivyoandikwa kwa mujibu wa
mtindo huu, walizoea kuzitolea utangulizi pamoja na mijadala ya
elimu ya sifa za Uislamu na masuala thabiti, kama vile al-Hasan
na al-Qabiyh “Nzuri na mbaya”, Hukm al-Ashyaa Qabl ash-
Shar’iy “Hukmu Ya Masuala Kabla Ya Kuteremshwa Shari‘ah”,
Shukr al-Mun’im “Haja ya Shukrani Mtoaji”, na al-Haakim
“Mmiliki wa Mamlaka” Sababu nyengine ya kubandikiwa “"Mtindo
wa Mutakallimuun” ni kwa matumizi ya mtindo wa kudhihirisha
kwenye kutafsiri misingi ya utaratibu wa chanzo, kwenye
kuangalia uhalali wa misingi hiyo, na katika kuzibatilisha kwa
wale wenye mawazo vyaliyotofautiana bila ya kutilia mkazo
kwenye masuala na maelezo yenye kutokana na mzizi wa
matumizi ya misingi hii.

MTINDO WA WANAZUONI WA KI-HANAFI WA AL-
USWUUL.

Mtindo wa Hanafi katika uandishi wa al-Uswuul ulihusisha katika
kutafsiri misingi ya Uswuul kutoka kwenye maelezo ya masuala
ya kisheria ambayo waliowatangulia wao kabla wamekwisha
kuyajadili. Hivyo, msingi wa masomo yao ya al-Uswuul ni yale
yaliyotolewa kutoka kwenye maelezo ya masuala ya kisheria
yaliyokwishatatuliwa huko nyuma, na sio kwa njia nyengine ya
mzunguko. Hivyo kwa mujibu wa mtindo huu, yule ambaye
anasoma Uswuul al-Fighi, atakusanya maelezo ya masuala
kuhusiana na yale ambayo Maimamu wa Kihanafi
wamekwishatolea Fataawa, na baadae kuyapambanua. Kwa
kupitia upambanuzi wake, ataamua msingi ambao Fataawa hizi
zitatolewa.

Shah Waliyu Allaah ametoa mawazo:

“"Nimeona kwamba, baadhi yao wamedai tofauti za baina ya
Abuu Haniyfah na ash-Shaafi‘iy zilizopatikana kwenye Uswuul
zimetaja kitabu cha al-Bazdaawiy na kwengineko. Lakini, ukweli
ni kwamba; Uswuul nyingi katika hizi zilikuwa zenyewe
zimetolewa kutokana na matamshi tofauti ya kisheria ya


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5

Maimamu. Mawazo yangu kwenye suala hili ni kwamba, misingi
hii ya al-Uswuul kama ni amri inayosema kwamba hiyo mahsusi
“al-Khaasw” ni “Mubayyan”, na wala haihitaji kufuatwa kwa
tamko la “"Bayaan”, kwamba maelezo yaliyoongezwa kwa andiko
linalohusisha kutengua “Naskh”, kwamba maarifa ya mambo
mengi “al-'Aam” ni kukataa maneno “Qatw’y kama ilivyo
mahsusi “al-Khaasw”; ya kwamba nambari halisi za wasimulizi
haziwezi kuchukuliwa kama ni hoja kwa mujibu wa hiari Tarjiyh
ya wazo la mmoja au mwengine na kwamba Hadiyth za yule
ambae sio Fagiyh haihitaji kujipa tabu kuitumia kwenye kesi
ambapo hakuna muafaka kwa hoja; kwamba hakuna uhalali wa
fikra ya kuendelea kutoka sharti ya kabla “Shart” au wasifu
“Wasf” kwenda kwenye toleo la kisheria; kwamba amri “al-Amr”
kwenye maandiko, daima inaonesha wajibu wa Kkisheria
“Wujuub”; na kuendelea mbele, zote hizi ni mifano kwa misingi
iliyotumika kutoa hukumu za Maimamu. Hakika, hakuna
usimulizi wenye maana wa kushauri kwamba Abuu Haniyfah au
wafuasi wake wawili, Muhammad na Abuu Yussuf, walijifunga na
chochote miongoni mwa misingi hii ya chanzo cha utaratibu.
Kama ni hivyo, basi, misingi hii haina haja tena ya kuhifadhiwa
na kutetewa kama walivyofanza al-Bazdaawiy na wengineo,
kuliko wanavyofanza misingi ya upinzani”.[69]

SAYANSI YA USWUUL AL-FIQHI KIPINDI CHA KARNE YA
SITA HIJRIYAH NA KIPINDI KINACHOFUATA.

Kutokana na kukusanywa pamoja mada kuu za somo hili, kwa
mujibu wa mtindo wa Mutakallimuun, katika kazi kuu nne: Al-
Ahd, Al-Mu’tamad, al-Burhaan na al-Mustaswfa, wanazuoni
wakuu wawili katika miongoni mwa Mutakallimuun walifupisha
vitabu hivi vinne kwenye kazi yao wenyewe.

Wa mwanzo alikuwa ni al-Imaam al-Fakhr ad-Diyn ar-Raazi
(Amefariki mwaka 606 H.), ambaye alifupisha kwenye kitabu
chake cha al-Mahswuul “Kinachofikiwa na Kupatikana”, ambacho
nilipata heshima ya kukichungua na kukifanyia uhariri. Kazi hii


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6

imechapishwa kwenye juzuu sita na Chuo Kikuu cha Imaam
Muhammad bin Sa‘ud, na hivi sasa kinachapishwa.

Wa pili alikuwa ni al-Imaam Swafiy ad-Diyn al-Amidiy (Amefariki
mwaka 635 H.), ambaye alifupisha vitabu hivi vinne ndani ya
kitabu chake al-Thkaam Fiy Uswuul al-Ahkaam “Umakini kwenye
Chanzo-Utaratibu wa Sheria” ambacho kimechapishwa huko
Riyaadh, Cairo na kwengineko.

Vitabu hivi viwili ni vikubwa na uhakika ni rahisi kuvisoma na
kuvielewa kuliko vyengine. Kati ya viwili, al-Mahswuul
kimeandikwa kwa lugha nyepesi, na kina maelezo na ufafanuzi
zaidi. Masahihisho na fafanuzi nyingi zimeandikwa ndani ya
vitabu hivi viwili. Taaj ad-Diyn al-Armaawi (Amefariki mwaka
656) amefupisha al-Mahswuul ndani ya kitabu chake cha al-
Haaswil “Toleo” ambacho kimefanyiwa uchunguzi na kuhaririwa
kwa ajili ya uchunguzi wa shahada ya tatu (doctoral thesis) huko
Chuo Kikuu cha Al-Azhar, lakini bado hakijachapishwa.

Al-Imaam ar-Raazi yeye mwenyewe pia amekifupisha ndani ya
kitabu chenye jina la al-Muntakhab “Mateuzi” ambacho
mwanazuoni mmoja anakifanyia uchunguzi na uhariri.

Al-Qaadhi al-Baydhwaawiy (Amefariki mwaka 685) amefupisha
al-Haaswil ndani ya kitabu chake Minhaaj al-Wuswuul Ilaa 'IIm
al-Uswuul "Namna ya Kuimudu Sayansi ya Chanzo-Utaratibu”;
lakini ufupisho wake ulikuwa na vifupisho vingi mpaka kuwa
kama fumbo, ni vigumu mno kuuelewa. Hivyo, wanazuoni wengi
walichukua hatua ya kutoa fafanuzi kwenye kitabu hicho.
Miongoni mwa fafanuzi hizo, kizuri chao ni kile cha al-Isnawi
(Amefariki mwaka 772) ambacho kina jina la Nihaayat as-Su’l
“"Mwisho wa Maulizo”. Kitabu kilichokuwa macho ya wanazuoni
ndani ya uwanja huu kwa muda mrefu, na bado wanazuoni wa
Shafi’vah wanakitumilia.

Kitabu cha Al-Amidiy al-Thkaam “Umakini” kilifupishwa na Ibn
al-Haajib (Amefariki mwaka 645) wa fikra za kisheria za Maliki
ndani ya kitabu chake cha Muntaha as-Su’l wa al-Amal Fiy
‘IImay al-Uswuul wa al-Jidaal “"Mwisho wa Sanyansi ya Maarifa
ya Sheria za Kiislamu na Hoja”, ambacho ni maarufu miongoni
mwa wafuasi wa al-Imaam Maalik.



Fafanuzi bora inayoweza kupatikana kwa kazi hii ni ile ya ‘Udad
ad-Diyn (Amefariki mwaka 756), ambacho masahihisho na
fafanuzi kadhaa zimeandikwa.

Vitabu vyote hivi vimeandikwa kwa kufuata mtindo wa
Mutakallimuun, vikitoa tafsiri ya kanuni, kuelemea ushahidi juu
yake, na kutafuta kuweza kubatilisha kwa njia hizi kwa wale
wenye fikra pinzani, hadi kundi moja kati ya mawili yalikubali
kushindwa.

Wanazuoni wa Hanafiyyah wa Uswuul nao halkadhalika
walijituma kwenye kusoma vitabu vya al-Baydhwaawiy na as-
Sarkhasi. Hali hii iliendelea kama ilivyo hadi mwisho wa karne ya
sita na mwanzoni mwa karne ya saba H. Pale wanazuoni wa al-
Uswuul walipoanza kutumia mtindo mpya. Mtindo huu ulihusisha
kuichangaya pamoja mitindo ya Mutakallimuun na wanazuoni wa
Hanafiyyah ili kutoa vitabu vyenye mchanganyiko wa Uswuul
kwa makundi mawili.

Kufuatia mtindo huu, Mudhwaffar ad-Diyn as-Sa’ati (Amefariki
mwaka 694) aliandika Badi’i al-Nidhwaam al-Jami’i Bayna
Kitabay al-Bazdaawi wa al-Ihkaam. Kitabu hichi ni kimoja
miongoni mwa vinavyopatikana kwa kuchapishwa.

Sadi ash-Shari'ah (Amefariki mwaka 747) ameandika Tanqg’iyh
al-Uswuul “Kuisafisha al-Uswuul”, ambacho alifupisha al-
Mahswuul, Uswuul al-Bazdaawi na Mukhtasar bin al-Hajiyb.
Baadaye aliandika fafanuzi kwenye kitabu chake mwenyewe
chenye jina la at-Tawdhwiyh “*Mbayana”, ambacho at-Taftazaani
(Amefariki mwaka 792) amejumlisha fafanuzi nyembamba
yenye jina la at-Talwiyh. Vitabu vyote vitatu; at-Tangiyh, at-
Tawdhwiyh na at-Talwyih vinapatikana katika chapa.

Taj ad-Diyn as-Subkiy ni miongoni mwa wanazuoni wa
Shafi’iiyyah ambaye ameandika kitabu chake maarufu, Jam‘al al-
Jawaam “Mkusanyo wa Maarifa”. Kwenye utangulizi, ametaja
kwamba amekusanya kazi yake kutokana na vitabu mia moja
tofauti kwenye al-Uswuul. Wanazuoni wengi wameandika
fafanuzi na kuweka rejeo (footnotes) kwa kitabu cha as-Subkiy.
Kati ya hizi, labda fafanuzi iliyo muhimu zaidi na yenye
kupatikana kwa mapana ni Sharh al-Jalaal al-Muhalliy, ambayo



inabaki hadi leo kuwa ni msingi wa masomo ya al-Uswuul,
haswa kwa wanazuoni wa Shafi’iiyyah (Ki-Shafi'iy).

Badr ad-Diyn az-Zarkhaasiy (Amefariki mwaka 794) pia
ameandika ufafanuzi kwa jina la Tashriyf al-Masami’iy
“Kuyaridhisha Masikio”, sehemu miongoni mwa hiyo ilichapishwa
nchini Cairo ikiwa na rejeo za ash-Shaykh al-Muti’i (Amefariki
mwaka 1354). Mmoja miongoni mwa wanafunzi wa Chuo Kikuu
cha Imaam Muhammad bin Sa’ud amechunguza na kufanyia
uhariri sehemu ya kitabu hichi hivi karibuni kwa ajili ya
kutunukiwa uchunguzi kwa shahada ya tatu (doctoral thesis).

Az-Zarkhaasiy pia ameandika al-Bahr al-Muhiytw “Bahari Iliyo
Kubwa Mno”, ambacho amekusanya maoni ya wanazuoni wa al-
Uswuul kutoka zaidi ya vitabu mia moja. Mwanafunzi hakuacha
kuchunguza na kukifanyia uhariri kitabu hicho, chini ya
usimamizi wetu, kwa ajili ya kutunukiwa uchunguzi kwa shahada
ya tatu (doctoral thesis), na tayari amekwishakamilisha juzuu
moja na kukichapisha.

Miongoni mwa Hanaabilah, Ibn Qudaamah (Amefariki mwaka
620) ameandika Rawdhwat an-Naadhwir wa Jannat al-
Manaadhir, ambacho amefupisha Mustaswfa ya al-Ghazzaaliy,
na kukiongezea maelezo mengine tofauti kwenye masuala
ambayo Hanaabilah hawajakubaliana na wengine. Kitabu hichi,
kimechapishwa mara kadhaa, na Hanaabilah wameona manufaa
ndani yake, hadi hatua ya kufikia kuvikataa takriban vitabu
vyengine vyote.

Sulaymaan at-Tufi (Amefariki mwaka 716) amefupisha kazi hii,
na kutoa fafanuzi kwenye ufupisho wa juzuu mbili.

Miongoni mwa Maalikiyyah, al-Qarraafiy (Amefariki mwaka 684)
ameandika Tangiyh al-Fuswuul Fiy Ikhitiswaa al-Mahswuul
“Kuisafisha Sura kwa Ufupisho wa Mahswuul” Al-Qarraafiy pia
ameandika fafanuzi kwenye al-Mahswuul katika juzuu kubwa
yenye jina la Nafaa’is al-Uswuul “Hazina za Uswuul”, sehemu
miongoni mwake imefanyiwa uchunguzi na kufanyiwa uhariri
chini ya usimamizi wetu mjini Riyaadh.



[64] Angalia al-Makki, Manaaqgib al-Imaam Abuu Haniyfah,
II, uk. 245, Utangulizi wa Uswuul as-Sarkhasiy, 1, 3,
Qutubzadeh, Miftaah, as-Sa’‘adah, II, uk. 37, na Ibn an-
Nadiym, Al-Fihrist, Watu wote waliofanya madai haya
waliegemeza maelezo yao juu ya mawazo ya Ibn an-
Nadiym ndani ya maandiko ya habari za maisha vya
Muhammad bin al-Hasan. “Anacho kitabu cha Uswuul
chenye sura kwenye Swalaah, Zakkah na Hajj.” Hili, hata
hivyo, linaonesha kuturudisha kwenye kazi ya Uswuul ad-
Diyn (Ukweli ni kwamba, kinachoonesha hapa, ni kwamba
kumbukumbu ni kwa kazi ya al-Imaam Muhammad bin al-
Hasan kwenye Figh, Kitaab al-Asw/, ambacho
kimechapishwa hivi punde nchini Pakistan. Na zaidi ya
hapo, mawazo ya kwamba Abuu Yuusuf ameandika kwanza
kuhusu Uswuul imetokana na usimuliaji uliojumuishwa na
Khaatib wa Baghdad ndani ya kitabu chake cha Taariykh
Baghdad).

[65] Angalia Vol. 1, u. 110-111.

[66] Kazi kuu ya al-Jassaas, Ahkaam al-Qur-aan, ilikuwa
ndio mada ya Mhariri wa kazi hii ya uchunguzi, na hivi sasa
kimeshatafsiriwa kwenye lugha ya Kiingereza, pamoja na
kutolewa maelezo,.

[67]1Tagwiym al-Adillah, kimehaririwa kwenye juzuu kumi na
hivi karibuni kitachapishwa, Allaah Akipenda.

[68] Kila kundi hili la wanazuoni wameongeza kitu cha kwao
kwenye vitabu vyao, ingawa walitumia mtindo mmoja wa
uandishi na mtindo mmoja wa kuwasilisha ushahidi na
hoja.

[69] Angalia ad-Daalawi, Hujjatullah al-Baalighah, (Misr), I,
uk. 336-341; pia ad-Dahlaawi, Al-Inswaaf Fiy Bayaan
Asbaab al-Ikhtilaaf, (Salafiyya, Cairo), uk. 38-40.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6

22-Uswuul Al-Fighi: Sura Ya Sita Na Ya
Mwisho - Mada Zinazohusiana Na ljtihaad

SURA YA SITA

MADA ZINAZOHUSIANA NA I1JTIHAAD

Kiuhalisi, mada ya Ijtihaad ilichukua sura nzima ya kitabu cha
al-Uswuul. Ndani ya sura hiyo, mwandishi (anatakiwa) aanze
kwa kujadilii kuhusu Ijtihaad kwa kuitolea tafsiri, kuelezea
masharti ya kutumika, na kuitofautisha baina ya aina tofauti za
Ijtihaad. Hivyo, atajadili kama ndio au sivyo namna Mtume
(Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) alivyoitumia Ijtihaad
kuwa ni muundo wa kuabudu ‘'Ibaadah, kama ikiwa ilitumika au
haikutumika na Swahaabah kuwa ni muundo wa 'Ibaadah wakati
wa maisha ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa
sallam), kama ikiwa jibu moja tu linalotokana na Ijtihaad
kwenye suala lolote linaweza kuwa sahihi, au kama inawezekana
kuwepo majibu tofauti yaliyo sahihi, na pale Ijtihaad
iliporuhusiwa na isiporuhusiwa. Baadaye, wanazuoni walijadili
kuhusiana na mada ya Tagliyd kwa mtindo huo huo.

Mhamo karne ya nane Hijriyah, Ibraahiym bin Muusa ash-
Shaatwibiy (Amefariki mwaka 790 H) aliandika al-Muwaafagaat
“Upatano”, ambacho alizungumzia kuhusu Ijtihaad kwa mnasaba
wa kuwa ni zoezi la kitaalamu katika nguzo mbili. Nguzo ya
kwanza ilikuwa ni elimu iliyokamilika ya sarufi na elimu ya
kupanga maneno kwa sarufi ya lugha ya Kiarabu. Aliacha somo
hili kwa wanazuoni wa lugha ya Kiarabu na waandishi wengine
wa al-Uswuul. Nguzo ya pili ya Ijtihaad, kwa mawazo ya ash-



Shaatwibiy, ilikuwa ni elimu ya malengo ya Sheria ya Aliyekuwa
Mbora wa Hekima na Mtungasheria.

Waliomtangulia ash-Shwaatibiy kwenye uwanja wa al-Uswuul
hawakupata kuweka maanani sana kwenye malengo haya.
Isipokuwa, kikubwa walichokifanya kwenye mwelekeo huu
ulikuwa ni kutafuta sababu kuu ‘'Illah. Kwa upande mwengine,
ash-Shaatwibiy, aliandika kitabu chake kwa lengo la kujadili
kuhusiana na jambo hili muhimu. Hakika, elimu ya malengo
Magaaswid ya Shari‘ah ni muhimu kwa ajili ya kuelewa Sheria ya
Mtungasheria. Hata hivyo, wanazuoni wa al-Uswuul
hawakupatapo kukipa kitabu hicho hadhi yake inayotakikana.
Hili linawezekana kuelezwa kwa dhana iliyojengeka ndani ya akili
za wanazuoni wengi kwamba hairuhusu (kuchunguza) sababu za
sheria ya Mtukufu, sababu ambayo ni kwamba kuchunguza
huko, hakuwezi kufanywa au kupatikana umakini.
[70]Inapokuwa kesi hii, au kuendelea mbele kwa hoja za
wanazuoni wengi wakubwa, somo la masuala hayo ni madogo
mno kuliko mahitaji ya faragha asiyohitaji mwanazuoni.

Hata hivyo, kitabu cha ash-Shaatwibiy kipo kwenye chapa na
kinapatikana sehemu kadhaa, na tunaweza tu kutaraji kwamba
walimu wa al-Uswuul na wale wenye jukumu la kuweka mtaala
watawaongoza wanafunzi wao kwa kuwaweka kitako kwenye
kazi hii muhimu, haswa kwa wale wanaosoma al/-Qiyaas, at-Ta’lil
na Ijtihaad. Wakati wetu, wanazuoni wakuu wawili, Ibn ‘Ashuur
na ‘Allaal al-Fasi wameandika kwenye somo l|la malengo ya
Shari’ah.

Ibn Hammaam (Amefariki mwaka 861 H), ameandika at-Tahriyr
“Uhariri” na mwanafunzi wake, Ibn ‘Aamir al-Hajj (Amefariki
mwaka 879 H) ameiandikia ufafanuzi yenye jina la at-Tagriyr wa
at-Tahbiyr. VVyote vipo kwenye chapa. At-Tahriyr ni, moja kati ya
vitabu vilivyoandikwa kwa kuchanganya mtindo wa Hanafiyyah
na Mutakallimuun. Kuna fafanuzi nyengine, iliyoandikwa na Amr
Badshah, yenye jina la Taysiyr at-Tahriyr *Kuwepesisha Uhariri”

Al-Qaadhi ‘Ala’ ad-Diyn al-Mardaawi (Amefariki mwaka 885 H)
ameandika fafanuzi ya Uswuul bin Muflih[71] (Amefariki mwaka


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2

763 H) yenye jina la Tahriyr al-Manquul wa Tahdhiyb 'IIm al-
Uswuul. Kazi hii imefanyiwa uchunguzi na kufanyiwa uhariri, na
ipo tayari kuchapishwa hivi karibuni. Mchunguzi huyo huyo, pia
amejihusisha na Uswuul bin Muflih.

Baadaye, Ibn an-Najjaar al-Futuuhi wa fikra za kisheria za
mafunzo ya Hanbali aliandikia ufupisho wa Tahriyr al-Mardaawi,
na aliandika fafanuzi iliyokuwa nzuri kabisa. Fafanuzi hii
inatambulika kuwa ni moja kati ya iliyo bora na yenye mambo
mengi ya vitabu vilivyopita kuhusu al-Uswuul. Toleo ambalo
halijakamilika la kitabu hicho, lilichapishwa nchini Misr kabla ya
kuchungzwa na kufanyiwa uhariri na Maprofesa wawili muhimu,
Dr. Nazih Hamaad na Dr. Muhammad az-Zuhayli. Kazi yao
ilichapishwa na Kituo cha Elimu ya Uchunguzi kwenye Kitivo cha
Shari'ah huko mjini Makkah. Sehemu kubwa ya kitabu hicho
kimeshachapishwa, na kilichobaki sasa ni kazi ya wapigaji
chapa.

Kwenye karne ya kumi na mbili AH, Muhiyb Allaah bin Abdush-
Shakuur al-Bihaariy, wa mafunzo ya Hanafi (Amefariki mwaka
1119 AH) aliandika kitabu chake maarufu kwenye Uswuul,
Musallaam ath-Thubuut. Hichi ni kimoja kati ya kitabu kilicho
makini na chenye mambo mengi kilichoandikwa na kizazi cha
baadaye cha wanazuoni wa Hanafi. Kitabu kimechapishwa
pamoja na fafanuzi nchini India, na halikadhalika kimechapishwa
pamoja na fafanuzi yake maarufu ya Fawaatih ar-Rahamuut,
kwa kuegemeza mara kadhaa kitabu cha al-Mustaswfa cha
Imaam al-Ghazaaliy.

Vitabu vyote hivi viliandikwa kufuatana na mtindo uliotajwa
hapo juu, na wote hao walikuwa makini kwenye kutetea Madh
hab ya mwandishi na kukataa yale ya wapinzani wake. Kutoka
karne ya sita hadi sasa, hakuna Uswuul al-Figh yenye sifa ya
kuwa ni nyenzo ya kufanyia uchunguzi, ambacho kitawalinda
Wanazuoni wa Kiislamu kutokana na kufanya makosa kwenye
Ijtihaad; isipokuwa kutokana na kitabu kimoja maarufu
kilichoandikwa katika kupasisha kitabu cha ash-Shaykh Mustafa
‘Abd ar-Razzaaq Tamhiyd Ii at-Taariykh al-Falsafa al-



Islaamiyyah "“Dibaji ya Historia ya Falsafa ya Kiislamu”.
Mwanafunzi wake, alijaribu kueleza kitabu hichi maarufu ndani
ya kitabu chake Manaahij al-Bahth “Mitindo ya Uchunguzi.”

Mnamo karne ya kumi na tatu Hijriyah, Al-Qaadhi ash-
Shawkaani’ (Amefariki mwaka 1255 H) aliandika kitabu chake
maarufu kwenye Uswuul, Irshaad al-Fuhuul “Muongozo wa
Wakuu”. Ijapokuwa juzuu zake ni ndogo, kitabu hichi
kinawakilisha mawazo tofauti kwenye uwanja wa al-Uswuul, na
ushahidi uliotumika na wasomi wa kila mmoja ni kwa njia ya
ufupi lakini kwa mtindo safi kabisa, mwandishi pia anaeleza
mawazo gani yeye anapendelea. Kitabu hichi, ambacho
kimeshachapishwa mara kadhaa, ni chenye manufaa kwa
mwanafunzi wa Uswuul al-Figh na kwa masomo ya
kupambanisha (comparative) kwenye maarifia ya Sheria. Hata
hivyo, kwa muono wetu wa elimu, hakijaingizwa kwenye mtaala
wa taasisi yoyote, ingawa ni kitabu muafaka.

Muhammad Swiddiyqg Khaan (Amefariki mwaka 1307 H),
ameifupisha kazi hii kwenye kitabu chenye jina la Huswuul al-
Ma’muul min ‘'Ilm al-Uswuul “Kuyafikiria kwa Yale
Yaliyotegemewa Kwenye Sayansi ya al-Uswuul” ambacho kipo
katika chapa.

Hakika, Irshaad al-Fuhuul kinakadiriwa kuwa ni ufupisho
mwanana kabisa wa al-Bahr al-Muhiytw ya az-Zarkhaasi. na
Tas-hiyl al-Uswuul ya al-Mahallaawi inakadiriwa kuwa ni
ufupisho wa Irshaad al-Fuhuul.

Baada ya Kkipindi hichi, tunaona kwamba, somo la al-Uswuul
limefuata moja kati ya mielekeo mikuu ifuatayo:

1) Kuandika miongozo ya masomo, ufupisho na hati (notes).
Hili limefanywa na Maprofesa wa vitivo tofauti vya
Shari‘ah na Sheria, ili kulifanya somo la Uswuul al-Figh
kuwa ni jepesi kwa wanafunzi wao; baada ya kutambua
kwamba wanafunzi wao hawakuweza au hawakuwa tayari
kulisoma somo hili. Matokeo yake, hati hizi haziwakilishi
aina yoyote ya elimu ya juu kwenye uwanja huu; na



kwenye kesi nyingine ni kule kujaribu tu kubadilisha
masuala ya al-Uswuul al-Figh katika njia nyepesi na ya
kisasa. Wanazuoni wafuatao: Marsafi; al-Mahallaami; al-
Khudari, ‘Abdul-Wahhaab Khallaaf, ash-Shingiti, as-Sayis,
Mustafa ‘Abdul-Khaaliq, ‘Abdul-Ghani, ‘Abuu Zahrah, Abuu
Nuur Zuhayr, Ma’ruuf ad-Dawaalibi, ‘Abdul-Kariym az-
Zaydah, Zaki ad-Diyn Sha’baan, Muhammad Salaam
Madhkuur, na wengineo wote, wameandika vitabu
ambavyo kiuhalisi ni mihadhara ambayo wameitoa ndani
ya vitivo walivyosomesha vya Shari‘ah na Sheria.

2) Muelekeo wa pili ulikuwa ni uandishi wa chunguzi
(researches) za Vyuo Vikuu kwenye aina tofauti za
sayansi hii, na uchunguzi na uhariri wa maandiko
yasiyochapishwa. Bila ya shaka, aina zote mbili za
mielekeo ni yenye manufaa makubwa, na hakika mimi
sitokuwa na nia ya kuzibeza nguvu za yeyote. Lakini
mielekeo hii inaangukia kuwa si chochote katika
kufanikisha maendeleo ya ndani ya uwanja huu, na
sanyansi ya Uswuul al-Figh inabaki kuwepo sehemu ile ile
ambayo waliotutangulia wameiacha ndani ya Karne ya
Sita Hijriyah.

Kutokana na maelezo ya hapo juu, tunaweza kupata hitimisho
zifuatazo:

1. Hakuna somo, ambalo sasa linajulikana kama Uswuul al-
Figh, lililopata kuibuka likiwa na misamiati yake wakati wa
enzi za Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa sallam) au
Swahaabah (Radhiya Allaahu ‘Anhum) zake.

Hata hivyo, takriiban mienendo ya Ijtihaad za aina tofauti
zilizotumika wakati wa vipindi hivi viwili, ziiliweza kuwekwa chini
ya misingi inayozunguka sayansi hii. Sababu za hili, ni kwamba
walikuwa wakifikia maelezo ya kina ya hukumu zao kisheria
kwenye suala maalum kutokana na vyanzo vya Sheria kama ni
aina isiyokuwa na kanuni maalum, kama vile wanavyozungumza
Kiarabu bila ya kanuni, au bila ya kuelewa kanuni za sarufi
ambazo bado zilikuwa hazitambuliki wakati huo.



2. Mwanazuoni wa mwanzo kukusanya kitabu kuhusu kanuni za
sayansi ya Uswuul al-Figh alikuwa ni al-Imaam Muhammad
bin Idriys ash-Shaafi‘iy (150-204 H).

Kitabu cha mwanzo chenye maarifa ya kina kwenye somo hili
kilikuwa ni Risaalah, ambacho ameandika kwa kuitikia ombi
kutoka kwa al-Imaam ‘Abdur-Rahmaan bin al-Mahdi (135-198
H). Hii ilikuwa baada ya mafunzo maarufu ya Figh, mafunzo ya
Ahl al-Hadiyth, yakiongozwa na al-Imaam Maalik bin Anas
(93-179 H), na mafunzo ya Ahl/ ar-Ra-ay yakiongozwa na al-
Imaam Abuu Haniyfah (70-150 H), yamepata kuanzishwa na
kuenea mno.

Kutokana na kuenea sehemu tofauti kwa mafunzo haya mawili
ya fikra za sheria, kukaibuka baina ya wafuasi wa mafunzo haya
mawili, kwa kuongezea migongano ya Kkisiasa, kifikra na
kinadharia iliyokuja juu wakati huu, ambayo yalikuja
kutambulika kama ni “*Mabishano ya Figh”.[72]

3. Uswuul al-Figh ni nyenzo ya kufanyia uchunguzi kwa
wanazuoni[73] na sehemu yake ya Figh inafanana na ile ya
Dhana ndani ya Filosofia[74] (Logic in Philosophy). Hivyo,
ilitolewa tafsiri kama ni “Mkusanyiko unaotambulika
wenyewe, kuwa ni thibati za Shari’ah na ushahidi, kwamba,
inaposomwa kisawasawa, utapelekea ama kwenye elimu
maalum ya hukumu za Shariah au kwa uchache fikra za
dhana zenye hoja kuhusiana na hilo hilo, tabia ambazo
thibati hizo zinapatikana, na hadhi ya mthibitishaji.”[75]

Hivyo, Uswuul al-Figh inatoa muongozo wa kina unaomlinda
Mujtahid kufanya makosa kwenye mitindo tofauti inayotumia
chanzo halisi kwa lengo la kufikia hukumu za kisheria.[76] Juu
ya hivyo, haikutumika kwa njia hii hadi al-Imaam ash-Shaafi’iy
alipoiweka kwenye matumizi ndani ya Figh yake “"Mpya”.[77]

4. Ukweli muhimu ambao unaweza kuwekwa akilini ni kwamba
wanazuoni wamesoma Figh na kutolea matamko kuhusiana
nayo, kabla ya yeyote kuanza kuzungumzia kuhusiana nayo
hiyo Uswuul (achilia mbali kazi ya Figh "*Mpya” ya al-Imaam
ash-Shaafi‘iy).


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8

Hivyo, majukumu waliyopewa na wengine kwa Uswuul al-Figh
yalikuwa ni kidogo, kuliko yale ya kuthibitisha matamko ya
kisheria Fataawa, ambazo walizitoa kwenye masuala maalum,
na uzito wa hoja na mjadala baina yao. Hawakuangalia Uswuul
al-Figh kama ni muongozo wenye maarifa ya kina ya Sheria au
kama ni mtindo unaoweza kutumika katika muundo wote wa
sheria. Wanazuoni Fugaaha, walipoendewa na masuala pamoja
na migogoro, walikuwa wakirudi nyuma moja kwa moja kwenye
ushahidi ulio mnasaba, bila ya kuona haja ya kutumia kanuni za
jumla zinazotumika ndani ya Uswuul al-Figh.

Hivyo, al-Imaam Abuu Haniyfah alitoa Fataawa zinazokaribia
kufikia nusu milioni,[78]ambazo wanafunzi wake walisoma na
kufaulu. Lakini, kanuni za kisheria ambazo al-Imaam Abuu
Haniyfah aliegemezea Fataawa hizi, hazikuonekana chochote
kama ni mstari usioingiliwa na mamlaka yake,[79] ukiacha
simulizi chache ambazo alielezea kwa baadhi ya vyanzo vyake
vya Ijtihaad. Alisema, ndani ya simulizi zake:

“Ninafuata Kitabu cha Allaah, na kama sikupata suluhisho humo,
ninafuata Sunnah ya Mtume (Swalla Allaahu ‘alayhi wa aalihi wa
sallam). Kama sikupata suluhisho ndani ya Qur-aan au Sunnah,
ninafuata matamko yoyote ya Swahaabah ninayopendelea mimi,
na kuachana na yeyote ninayetaka. Kama kuna tamko kwenye
suala maalum na Swahaabah yeyote, sitotumia mawazo
mengine yoyote vyaliyotumika na mwanazuoni yeyote. Lakini,
kama nitapata suluhisho pekee kwenye mawazo ya Ibraahiym,
ash-Sha’bi, Ibn Siyriyn, Hasan al-Baswriy, Atwa’a Sai’iyd bin al-
Musayyab, nitafanya Ijtihaad kama walivyofanya wao.”[80]

Pale watu walipojaribu kumfanyia uadui Abuu Haniyfah dhidi ya
Khaliyfah, al-Mansuur, aliandika kumpelekea Khaliyfah:

“Hali ilivyo sivyo kama ulivyoisikia, Ewe Amiyr al-Mu’miniyn!
Nimefanya kazi kwa mujibu wa Kitabu cha Allaah, kisha kwa
mujibu wa Sunnah ya Mtume, kisha kwa mujibu wa hukumu za
Abuu Bakr, ‘Umar, ‘Uthmaan na ‘Aliy, kisha kwa mujibu wa
hukumu za Swahaabah waliobaki. Kisha, kama kutakuwa na
mgongano baina ya matamshi yao, ninayatuliza kwa a/-Qiyaas.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn10
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn11

Hakuna kiumbe wa Allaah aliye na urithi wa karibu Kwake Yeye
kuliko mwengine.”[81]

Pale alipotuhumiwa kupendelea zaidi matumizi ya al-Qiyaas
kuliko maandiko yaliyo wazi Nass ndani ya Qur-aan, alijibu:
“"Naapa kwa Allaah, wale wanaosema kwamba tunapendelea al-
Qiyaas kuliko Nassw wamesema uongo na wametusengenya. Je,
kuna haja yoyote ya al-Qiyaas baada (kupata iliyo dhahiri) ya

Nassw?"[82]
5. Ni uwazi ulio dhahiri kwamba tokea hapo awali mwa kipindi

cha Umaawi hadi kuporomoshwa kwa Khaliyfah wa Kiislamu,
mamlaka na uongozi ndani ya Ummah ulikuwa ndani ya
mikono ya wale wasio na sifa za kuifanyia kazi Ijtihaad,
wakati huo huo, majukumu ya Ijtihaad vyalipelekwa kwa
‘Ulaama’ wasio na mamlaka. Na si rahisi kupata mbadala wa
jambo hili, isipokuwa kwa Khaliyfah ‘Umar bin ‘Abdul-'Aziyz,
ambaye kutokana naye, hukumu nyingi zinahusiana na
masuala ya maarifa ya sheria za Kiislamu zimesimuliwa. Hali
hii ilikuwa na athari kubwa sana ya kuigwa Figh na Uswuul
yake kutoka katika mandhari ya matendo ya maisha ya
Muislamu, ili kwamba, kwenye kesi zilizo nyingi, masomo
haya yalikuja kuwa ni ya kinadharia na kifikra.[83] Kimsingi,
masomo Yyote yalikuja kuwa ni maelezo ya namna maisha ya
Muislamu yanavyotakiwa yawe; sio namna ilivyokuwa, au
namna itakavyokuwa baadaye.

Waandishi na wanahistoria wa sayansi waliweka miongoni
mwa sayansi za Shari‘ah ambazo zimeegemezwa kwenye
ushahidi uliotoka sehemu moja kwenda nyengine,
[84]ijapokuwa baadhi ya waandishi walisema kwamba kanuni
zake zimechukuliwa kutoka kwenye lugha ya Kiarabu,
sayansi ya mawazo, nha taratibu nyengine za Kiislamu.
[85]Mmoja miongoni mwa waandishi waliobobea kwenye
uwanja huu, ni al-Imaam al-Ghazzaaliy, ameandika:-

“Sayansi za kusifiwa ni zile ambazo sababu 'Ag/ na ushahidi

uliopokewa Sama’ zinashikana pamoja, na ambazo


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn12
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn13
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn14
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn15
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn16

hitimisho linaegemezwa katika hoja zikiambatana na zile
zilizoegemezwa kwenye uteremsho. Sayansi ya Figh na
Uswuul yake ni moja miongoni mwa sayansi hizi.
Inachukua sawa sawa kutoka uhalisi wa uteremsho na
hoja bora. Hata hivyo, haitegemei kiuhalisi kwenye hoja
hadi kufikia kwamba haitokubaliwa mbele ya sheria ya
uteremsho, na wala haiegemezwi kiurahisi kwenye aina
ya kukubali kwa upofu ambapo haitoshikana na hoja.[86]

Matamko ya al-Imaam al-Ghazaaliy na waandishi wengine
kwenye somo la al-Uswuul linatuwezesha sisi kuwaza kwamba
kuna vyanzo vitatu vya Figh:

i) Wahy uteremsho ulio Mtukufu: hii inahusisha vyote
viwili, iliyokusanya Qur-aan isiyoigika, na wahyi
usiyokusanywa, au Sunnah.

i) '‘Agl au hoja: kuelezea maandiko, kutafuta njia ambazo
zinaweza kutumika na njia ambazo sehemu tofauti
zinaweza kuunganishwa kama kitu kimoja, kutafuta
hoja zilizo kwenye sheria ambazo zinaonesha kuwa
hazina hoja, kupata sheria kwenye mambo ambayo
Mtungasheria hakuweka hukumu zilizo wazi ndani ya
maandiko, na mambo mengine yanayofanana ambayo
yanaweza kutafsiriwa na kuelezewa.

iii) Uzoefu, mila na manufaa ya jamii.

Uswuul zote, ambazo zile wanazuoni walizokubaliana na zile
zinazohusiana na kutokubaliana, zinaweza kugaiwa chini ya
mada tatu kama ifuatavyo; Qur-aan, Sunnah, al-Ijma’, al-
Qiyaas, fikra ambayo kimsingi ni kuhusiana na yenye manufaa
yanaruhusiwa na yaliyo na madhara. Kimsingi yanayozuiwa, al-
Istis-haab na al-Istihsaan. Kwa kuongezea, matamshi ya
Swahaabah vyalikuwa ni maarufu miongoni mwao na hakuna
yeyote miongoni mwao aliyeyakataa, kanuni za daima (zilikuwa
ni) kutumia mbadala wa isiyokuwa tata japo kwa hali ya chini;
kusoma kesi kidogo zinazoweza kupatikana na zenye mnasaba
kwa lengo la kupambanisha, manufaa ya umma na mila ambazo


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn17

wala hazikuamrishwa au kuzuiwa ndani ya vyanzo vya Kiislamu;
hitimisho kwamba hakuna sheria ambapo hakuna kitu cha
kuonesha sheria yoyote, sheria za mataifa kabla ya Uislamu, na
kuufunga mlango kuhusiana na hoja zilizo thibati.

7. Kulikuwa na sababu fulani ndani ya historia yetu, baadhi
yake, zimetajwa juu, kwamba, vyote vilipelekea kuwekwa
vikwazo vingi juu yetu. Hivyo, lengo la akili zetu za
Kiislamu na fikra na mantiki yalipelekwa kwenye masuala
madogo, na kwamba tulikuwa tumezuiliwa kufikiri kwenye
mambo mengi sifa zilizoonekana kuwa ni sura za mawazo
ya Kiislamu. Hili liikuwa na athari ya mbali kwenye namna
tunavyojihusisha na Figh na suluhisho tunazotoa, na hizi
nazo pia zimezaa sifa na sura hizo hizo.

8. Ni jambo linalojulikana kwamba kwenye kila sayansi na
maisha ya dunia, kuna mambo ambayo kiuhalisi yanakubali
maendeleo, kwamba mara nyingine inahitaji kuwepo
mpangilio ili kutambua uwezekano wake kamili. Hata hivyo,
kuna baadhi ya mambo ambayo yameganda na hayakubali
mabadiliko. Kwa mujibu wa nadharia za Kiislamu, hayo
mambo mawili ni lazima yaunganishwe. Hivyo, Uswuul al-
Figh zina sheria imara zisizobadilika, ambazo haziwezi
kubadilishwa, na nyengine zinategemea kwenye maendeleo
yenye kuendelea na kuzifanya mpya. Hili lipo wazi kutokana
na mjadala wetu tulioenda nao kwenye Ijtihaad.

Hivyo, wakati tunapohimiza wanazuoni wote wa Kiislamu
kutoanza kwa kukumba ila waanze kwenye kufaidika na hoja na
Ijtihaad za wanazuoni ambao walizipitia kabla yao.
Tunathibitisha kwamba, hakuna aliyedai kwamba hili ni jambo la
lazima kulifuata kwa kila Mujtahid kwenye mambo ambayo
matamshi yake yaliegemea tu kwenye hoja zake binafsi. Kubwa
tunaloweza kusema kwenye jambo hili kwamba matamko yake
ni: “ushauri, na ushauri unaweza kutumiwa”.

9. Kutokana na kusoma mitindo ya Waislamu wa kale, ni
uwazi kwetu kwamba lengo kuu halikuwa rahisi katika
kuichambua sheria na baadaye kutoa Fataawa. Hapo hapo,
kwa upande mwengine dhumuni lao daima lilikuwa ni
kusimamisha Mamlaka ya Allaah kupitia matumizi ya sheria
Zake. Hili maana yake, kimsingi ni kwamba mazingira



yaliyozunguka matumizi ya sheria hayawezi kutenganishwa
na masharti yaliyoambatanishwa nayo.

Kama, kwa kuelewa hayo juu, tunahitaji kurudisha sayansi hii
katika sehemu vyake iliyo sahihi miongoni mwa sayansi za
Kiislamu na kuibadilisha kwenye mtindo wa uchunguzi kwenye
chanzo cha ushahidi wa Shari‘ah ambapo huko tunaweza kupata
hukumu, na masuluhisho, ya matatizo yetu ya kisasa, (hivyo
kuendeleza kisawasawa Mamlaka ya Shari‘ah), ni lazima tufanye
yafuatayo:-

i) Kupitia upya mada zilizohusishwa ndani ya sayansi hii na
kuzuia zile ambazo zisizo na uhusiano na
wanazuoni wa kisasa au mwanachuoni. Hizi
zinaweza kuwa Hukm al-Ashyaa Qabl ash-
Shar’ “Hukumu kabla ya Shari'ah” Shukr al-
Muniym “Namna mtu anavyotakiwa Kumshukuru
Mwenye Nguvu Mwingi wa Rehema”. Mabaahith
Hakimiyyatul ash-Shar” “Masomo Kuhusiana na
Mamlaka ya Shari‘ah”, na kujihusisha sana na
tafsiri. Ni lazima pia tutolee maamuzi migogoro
kuhusiana na yasiyo kawaida Qira-aat
Shadhdhah “Usomaji ulio Mbadala” wa Qur-aan,
na asili ya Kiarabu ya Qur-aan nzima. Vivyo
hivyo, ni lazima sasa tumalize msururu mrefu
wa kutokubaliana kuhusu Hadiyth ya msimulizi-
mmoja kwa kusema kwamba, kama simulizi
hiyo itathibitishwa kwamba inaendana pamoja
na masharti ya kuwa Swahiyh, itakubaliwa, na
sheria zinaweza kupatikana humu.

Juu ya hivyo, ni lazima tupitie tena masharti yote, yaliyowekwa
na baadhi ya wanazuoni wa kale, ambao wanaonekana
kuathiriwa na mazingira. Kwa mfano, sharti ya kwamba Hadiyth
isigongane na kanuni za jumla walizoweka, kwamba isisimuliwe
na asiyekuwa mwengine ila ni Fagiyh, kwamba isigongane na al-
Qiyaas, au utamaduni wa watu wa Madiynah, na maana zilizo
wazi Dhwaahir za Qur-aan. Au sharti ya kwamba Hadiyth, kama
inahusiana na suala la kawaida au gumu au lililo na taabu, ni



lazima lijulikane na walio wengi. Masharti yote haya yatupiliwe
mbali, na mtindo huu huu ufanyike kwa sharti nyengine. Kwa
sababu yalikuwa na yataendelea kuwa ni mkanganyo na chanzo
cha kutokubaliana baina ya Waislamu, na ambayo bado
yanakula muda wa wanazuoni.

i) Kuchukua somo la lugha kuhusiana na Figh ambalo
litaangalia mitindo ya misamiati iliyotumika na
Waarabu wakati wa Mtume (Swalla Allaahu
‘alayhi wa aalihi wa sallam) na kuangalia hatua
za maendeleo, ambapo mitindo hii baadae
ilipitia, na maana tofauti zilizonasibishwa
kwenye maneno katika matumizi ya wakati huo.
Hili, linatuwezesha kuelewa maandiko kama
yanavyotakiwa kueleweka.

iii) Kuwa makini na mitindo na kanuni zilizomo katika
kuitekeleza Ijtihaad, kama vile al-Qiyaas, al-
Istihsaan, al-Maswlahah, na nyenginezo, na
kuzisoma kwa uoni wa historia, na kuweka
akilini mazingira yaliyowapelekea kutamka
matamko kutoka kwa Mujtahiduun. Ni lazima pia
tujaribu kuingiza mhimili wa akili za wanazuoni
kwa wale ambao wanafanya uchunguzi ndani ya
mwanga wa al-Faqgiyh na al-Uswuul.

iv) Kuelewa kwamba kwa wakati huu, haiwezekani kuwepo
Mujtahid Mutwlag, na mwenye mamlaka vya
kisheria (kwenye kutoa tafsiri ya vyanzo) katika
haki yake mwenyewe, kutoa hukumu kwenye
masuala. Kwa umbali wa tutakapofika kuhusu
hili, labda ilio karibu na mbadala ni Mabaraza ya
Kitaalamu.

Ili kuweza Mabaraza haya kutatua mahitaji ya Ummah kwenye
masuala ya sheria, ni lazima yawe na jopo la wataalamu ambao
uzoefu wao umo kwenye vitengo tofauti vya maisha, na ambao
wataweza kwa uwazi kuona tatizo lolote lililopelekwa kwao. Kwa
kuongezea hili, itawabidi kuwa na maarifa kamili ya maamuzi ya
msingi na kanuni za Shari‘ah ya Kiislamu. Mabaraza kama hayo



ni lazima pia yawe na wanazuoni wengi wenye hadhi iliyo juu
kabisa inayoweza kuwa, katika maarifa ya vyote viwili, sayansi
ya Shari’ah na chanzo cha ushahidi kilicho na maelezo ya kina.
Labda, mmoja miongoni mwa wanazuoni alikuwa akimaanisha
fikra hii pale alipokutana na mtu aliyetaka kufungua Swawm
yake ndani ya mwezi wa Ramadhaan na mwanazuoni
alimwambia mtu huyo kutafuta mawazo ya daktari Muislamu
aliye muaminifu, na kwa kuongezea kwamba; kama daktari
huyo atatambua kuwa Swawm hiyo ni yenye dhara kwa afya
yake, basi itaruhusiwa kwake yeye kujizuia kufunga Swawm.

V) Ni lazima tufanye urahisi kwa wataalamu kwenye nyanja
nyengine kusoma vyale wanayohitajia katika
sayansi ya Shari‘ah.

Vi) Ni lazima tuwe wazoefu na Figh ya Swahaabah na
Taabi’'un, na zaidi ni kanuni ambazo walitumia
kutolea maamuzi yao. Kwa uhalisi, Figh ya
Khulafaa ar-Raashiduun na wafuasi wao inahitaji
kusomwa kwa undani. Baadaye, elimu hii
inaweza kuwakilishwa kwa wale ambao kazi yao
ni kutengeneza sheria na kutoa hukumu ili
kujibu mabhitaji ya jamii ya Waislamu ya kisasa.

Vii) Ni lazima kuwa na mapenzi ya kuelewa malengo na
madhumuni ya Shari’ah, na kuliendeleza somo
hili kwenye masuala haya, kwa kuweka kanuni
na miongozo.

Na Allaah Ndie Mtoaji wa Tawfiyq (ya Mafanikio na
Khayr).

[70] Sababu nyingine ni ule uonekano kwamba mwanazuoni
anajaribu Kumuaguwa Mtukufu “kwa mara ya pili”.

[71] Sehemu ya kazi hii imehaririwa na mwanafunzi kwa
kutunikiwa uchunguzi wa shahada ya pili (Master’s thesis);


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn1
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn2

na anakifanyia uhariri sehemu iliyobaki kwa kutunikiwa
shahada ya tatu (Doctoral).

[72] Angalia Ibn Khalduun, A/-Mugaddimah, 111, uk.
1163-64.

[73] An-Nashshar, Manaahij al-Bahth, uk. 55.

[74] Angalia Musallam ath-Thubuut na fafanuzi zake
zikiambatana na kitabu cha al-Ghazzaaliy al-Mustaswfa, 1,
uk. 9-10. Mwandishi alikana kwamba dhana zilikuwa kama
hizi, na kudai kwamba nafasi ya dhana kwenye uhusiano
wa yote, hiyo Uswuul al-Fighi na filosofia ulikuwa sawa.
Inawezekana ameathiriwa na mawazo kwamba dhana ni
kiwango cha sayansi zote.

[75] Angalia Sura ya Kwanza ya kazi hii.

[76] Angalia ar-Raazi, Manaaqgib ash-Shaafiiy, uk. 98, na
an-Nashshaar, Manaahij al-Bahth, uk. 55.

[77] Jina la Figh “Mpya” la kazi ya al-Imaam ash-Shaafi'y
kwenye kazi yake kisheria limetolewa baada ya kuishi Misr.
Hakika, kazi hii inawakilisha fikra zake zilizobobea
kutokana na kipindi kirefu cha masomo yake chini ya
mafunzo yote ya fikra za sheria za madhehebu ya ki-Maalik
na ki-Hanafi.

[78] Angalia Mustafa ‘Abd ar-Razzaaq, al-Imaam ash-
Shaafi’iy, uk. 45

[79] Angalia ad-Dahlaawi, Al-Insaaf na Abuu Zahrah, Abuu
Haniyfah, uk. 223.

[80] Angalia Taariykh Baghdaad, Juzuu ya XXXI, uk. 368,
al-Intiga’, uk. 142, na Mashaayikh Balkh al-Hanafiyyah, uk.
190.


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn3
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn4
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn5
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn6
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn7
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn8
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn9
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn10
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn11

[81] Angalia as-Samarqgandi, Miizaan al-Uswuul, 1, uk. 52;
Taaqi’ ad-Diyn al-Ghazzi, at-Twabagaat as-Saniyah, I, uk.
43 na Mashaayikh Balkh, uk. 193.

[82] Rudia rejeo (footnotes) nambari 81.

[83] Angalia Muhammad Yuusuf Muusa, Taarikh al-Figh, uk.
160.

[84] Angalia al-Khawarizmi, Mafaatih al-'Uluum, Juzuu ya
VI, VIII; na Ibn Khalduun, A/-Mugaddimah, III, uk.
1125-1128, 1161-1166.

[85] Angalia Miftaah as-Sa’adah.

[86] Angalia al-Ghazzaaliy; al-Mustaswfa, Juzuu ya Kwanza,
uk. 3 na al-Mankhuul, pia Shifa’ al-Ghaliyl fiy Bayaan ash-
Shibk wa al-Malkhiyl, Maswaalih at-Ta’liyl, na Tahdhiyb al-
Uswuul, vyote ni vitabu muhimu kwenye Uswuul.

[87] Msemo maarufu unaonasibishwa na Khalifyah ‘Umar
bin al-Khatwwaab


http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn12
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn13
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn14
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn15
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn16
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn17
http://alhidaaya.com/sw/print/book/export/html/1707#ftn18

